Alt-Katholische und
Okumenische Theologie 9
(2024)

Jahresheft des Alt-Katholischen Seminars
der Universitat Bonn

Zum 250. Geburtstag Ignaz Heinrich von Wessenbergs
Michael Bangert

Zukunft von Glaube - Zukunft von Kirche
Beitrage zum 150-jahrigen Bistumsjubilaum
von Julia Knop und Jan Loffeld

Muslimisch-christlicher Dialog
Saman Mahdevar

E Alt-Katholischer Bistumsverlag



Alt-Katholische und
Okumenische Theologie 9
(2024)

Jahresheft
des Alt-Katholischen Seminars
der Universitat Bonn

Zum 250. Geburtstag Ignaz Heinrich von Wessenbergs
Michael Bangert tiber einen Aufklarungstheologen,
der Priestertum und Kiinstlertum verband

Zukunft von Glaube - Zukunft von Kirche
Dokumentation der Beitrdage zum 150-jahrigen Bistums-
jubildum von Julia Knop und Jan Loffeld

Muslimisch-christlicher Dialog
Saman Mahdevar iiber Christologien
in frithen schi’itischen Quellen

Alt-Katholischer Bistumsverlag, Bonn 2024



Alt-Katholische und 0kumenische Theologie 9 (2024)
Jahresheft des Alt-Katholischen Seminars der Universitit Bonn

Herausgegeben von Andreas Krebs



Inhalt

Andreas Krebs
Editorial

Michael Bangert
Priester, Dichter, Kiinstler o
Uberlegungen zum Verstindnis des geistlichen Amtes bei Ignaz Heinrich von Wessenberg

Julia Knop
Zukunft von Glaube - Zukunft von Kirche
150 Jahre alt-katholisches Bistum in Deutschland

Jan Loffeld
Wenn christliche Codes nicht mehr gekannt werden...
Uberlegungen zu einer kiinftigen Zeugnisgestalt des Christentums

Saman Mahdevar
Between the Two Worlds: Christology in the Early Sources of Shi’ism

Aus dem Alt-Katholischen Seminar

Jahresheft 2024

.9

.33

51

.65

85



Liebe Leser:innen,

vor 250 Jahren wurde Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860) ge-
boren. Der Generalvikar des Bistums Konstanz war eine zentrale Gestalt
der katholischen Aufklarung, deren Impulse auch im Altkatholizismus fort-
wirkten. Passend zu diesem Jubildum wird das vorliegende Jahresheft mit
einem Beitrag von Michael Bangert ertffnet, der Wessenberg als facetten-
reichen und durchaus widerspriichlichen Menschen lebendig werden lasst.
Einerseits war Wessenberg ein Vertreter der alten feudalen Reichskirche,
der eine konventionelle Karriere absolvierte; als aufgeklartes Mitglied
der damaligen Elite engagierte er sich vor allem fiir die Seelsorge und die
Verbesserung der Lebensbedingungen der ihm anvertrauen Menschen.
Andererseits bezeugte Wessenberg als Dichter und Mystiker ein reiches
inneres Leben. Frith war ihm klar, dass seine Kirche vor tiefen Umbriichen
stand. Zu seinen Lebzeiten verlor sie einen groflen Teil ihrer Besitztiimer an
die Staaten und fand sich in einer zunehmend sakularen Gesellschaft wieder.
Wessenberg erkannte, dass die Kirche nun aus ihren inneren moralischen
und geistlichen Kraften leben musste. Seine literarischen Arbeiten - die
eine intensive, nicht immer unkritische Auseinandersetzung mit zeit-
genossischen kulturellen Stromungen erkennen lassen - wollten dazu bei-
tragen, die ,Vereinigung mit Gott in Gesinnung und Leben® zu férdern.

1817 verhinderte die vatikanische Diplomatie Wessensbergs Ernennung
zum Bischof. Dabei hétte sein Ansatz, kiinstlerische Kreativitit und geist-
liches Amt miteinander zu verbinden, das Potential gehabt, einer um sich
greifenden kulturellen Verengung in Kirche und Klerus entgegenzuwirken.
Dazu ist es nicht gekommen. Bis heute gibt es - auch im alt-katholischen
Bereich - zwischen kirchlichen Asthetiken und aktuellen Entwicklungen



in Kunst, Musik und Literatur eine erkennbare Kluft. Fiir Michael Bangert
bleibt Wessenbergs ,Selbstverstandnis des Priesters als Kunstler” deshalb
nach wie vor anregend und herausfordernd.

Zwei weitere Texte dieses Heftes dokumentieren Vortrage, die beim Fest-
akt zum 150-jahrigen Jubildum des deutschen alt-katholischen Bistums vom
1. bis 2. September 2023 gehalten wurden. Die Veranstaltung stand unter dem
Titel ,Zukunft von Glaube - Zukunft von Kirche® In ihrem Beitrag bescheinigt
die romisch-katholische Dogmatikerin Julia Knop der alt-katholischen
Kirche, dass es ihr gelinge, kirchlich tradierte Gottesbilder und Glaubens-
formen dynamisch zu bewahren und kritisch weiterzuentwickeln. Dennoch
ist auch die alt-katholische Kirche davon betroffen, dass kirchlich geformtes
Christentum in unserer Gesellschaft insgesamt auf dem Riickzug ist. Viele
frithere Mitglieder der rémisch-katholischen Kirche wechseln nicht zur alt-
katholischen Kirche, sondern verlassen die Kirche tiberhaupt. Konfessionelle
und religiose Eindeutigkeiten werden als anachronistisch empfunden, und
insbesondere junge Menschen, selbst wenn sie weiterhin kirchlich gebunden
sind, interessieren sich mehr fiir neue Gottesdienstformen und das Leben
von Ambiguitaten als fiir traditionelle dogmatische Fragen.

Mit dem tschechischen Soziologen und Religionsphilosophen Tomas Halik
sieht Julia Knop die europaischen Kirchen im ,Nachmittag des Christen-
tums” - in einer Zeit, in der Konfessionalitaten und Religionszugehorigkeiten
fluide werden und die Suche nach sozialen Erfahrungen und einem respekt-
vollen, integrativen Glauben umso mehr in den Vordergrund tritt. Das kann
auch bedeuten, dass Menschen sich einer Gemeinde nur fiir eine gewisse
Zeit anschlieRen, bis ihre Suche sie zu anderen Orten weiterfithrt. Um unter
diesen Bedingungen Glaube und Kirche positiv zu gestalten, sind nach Julia
Knop soziale Rdume als Knotenpunkte eines pluralen Netzwerks nétig, in
denen Konfession nicht weniger, aber auch nicht mehr als einer von vielen
Dialekten ist. ,Katholisch daran kdnnte und sollte das Verbindende sein, das
integrative, inklusive Moment, die Grofse und Weite eines Gottesglaubens,
dessen Grundintuition der Respekt vor der Wiirde alles Lebendigen ist.”

Der romisch-katholische Praktische Theologe Jan Loffeld beginnt seinen
Beitrag mit einem Gesprach, das er in Utrecht aufschnappt - in der fritheren
alt-katholischen Kirche Maria Minor, die heute als Biercafé genutzt wird.



Junge Géaste sprechen dort mit unbefangener Unwissenheit iiber die
religiosen Symbole, die im Raum verblieben sind - fiir Jan Loffeld ein
Zeugnis fiir das Verschwinden religidser Codes aus der Gesellschaft. Diese
legt die Schatze kirchlicher Kultur, die sie geerbt hat, in Baudenkmaélern,
Museen und Archiven ab, um sie dort zu verwahren und zu vergessen -
ein ,Verwahrensvergessen, wie es die Kulturwissenschaftlerin Aleida Ass-
mann beschrieben hat. Das ,Verwahrensvergessen® schlielt ein, dass die
gehiteten Stiicke dann immer wieder einmal auch hervorgeholt und aulRer-
halb ihres urspriinglichen Kontexts neu gedeutet werden, etwa bei den ,The
Passion” genannten Spektakeln, die in der Karwoche die Passion Jesu als
TV-Event vor einer Innenstadtkulisse inszenieren und damit in England,
den Niederlanden und mittlerweile auch in Deutschland ein wachsendes
Publikum begeistern.

Wie kann Kirche zwischen Musealisierung und fiir sie befremdlicher Neu-
kontextualisierung ,ihrer Uberlieferungen eine Rolle finden? Am Bei-
spiel der staatlich organisierten ,Geestelijke verzorging® (,Geistliche Be-
treuung”) in den Niederlanden zeigt Jan Loffeld auf, wie wenig christliche
Seelsorger:innen mit der Kennzeichnung ihrer Prasenz als ,christlich® noch
verstanden werden. Eigen- und Fremdwahrnehmungen driften oft so weit
auseinander, dass sie nicht mehr im selben begrifflichen Rahmen liegen. Des-
halb besitzen Seelsorger:innen keine Deutungshoheit mehr tiber das, was sie
tun oder darstellen, und sie bestimmen auch nicht mehr, was bei welcher Ge-
legenheit aus dem ,Verwahrensvergessen“ hervorgeholt wird. Diese Situation
er0ffnet fur Jan Loffeld freilich auch neue Moglichkeiten. Er entdeckt sie in
einer ,narrativen Pastoral’, die an das - etwa in sozialen Medien allenthalben
anzutreffende - Bediirfnis ankniipft, Geschichten von sich und den eigenen
Erfahrungen zu erzdhlen. Denn auch der christliche Glaube ist narrativ
strukturiert. Es kAme darauf an, die kleinen und groRen Erzdhlungen von
heute mit christlichen Erzéhlungen neu zu verweben. Dazu brauchte es eine
Prasenz, die ,von der narrativen Grundstruktur der Gegenwart lernt und darin
ihre eigene, urspriingliche narrative Identitat wiederentdeckt".

Der abschliefRende Text dieses Heftes versteht sich als Beitrag zum
muslimisch-christlichen Dialog: Saman Mahdevar beleuchtet die Christo-
logien frither schi'itischer Quellen mit der Fragestellung, ob sie blof der
Abgrenzung gegen das Christentum dienen oder vielmehr einen wichtigen



Aspekt des islamischen Glaubens zum Ausdruck bringen wollen. Fuir christ-
liche Leser:innen ist dabei aufregend zu erfahren, wie ambivalent die Dar-
stellungen Jesu im Qur’an sind - und wie vielfaltig demzufolge auch die
daran anschlieRenden Deutungen und Fortschreibungen. Frithe schi’itische
Christologien, so Saman Mahdevar, wollen keineswegs nur einen Gegen-
satz zum Christentum markieren; vielmehr wird Jesus - dessen Herabkunft
vom Himmel man fir die Endzeit erwartet - im Kontext von Unterdriickung
und Verfolgung der Shi'a zur apokalyptischen Figur, die den Machthabern
widerspricht und die Hoffnung verkérpert, das Bose zu besiegen.

Am Ende des Heftes finden Sie wie immer einen Bericht Uiber die Aktivitaten
des Alt-Katholischen Seminars im vergangenen akademischen Jahr. Bleibt
mir noch, Theresa Hiither, Achim Jegensdorf und Ruth Nientiedt fiir das
Lektorat und Andreas von Mendel fir das ansprechende Layout zu danken
- und Ihnen eine anregende Lektiire zu wiinschen!

Andreas Krebs



Michael Bangert

Priester, Dichter, Kiinstler

Uberlegungen zum Verstindnis des geistlichen

Amtes bei Ignaz Heinrich von Wessenberg




Als Ignaz Heinrich Freiherr von Wessenberg-Ampringen am 9. August 1860
starb, fertigte in den folgenden Tagen der Konstanzer Zeichenlehrer Geb-
hard Gagg (1838-1921) eine Skizze des Verstorbenen an: Wessenberg liegt
auf der Totenbahre, angetan mit den liturgischen Gewéandern eines Dom-
herrn in feinem Rot, umgeben von Kerzen, frommen Bildern, das Sterbe-
kreuz in den gefalteten Handen.! Es ist die nahezu ideale Darstellung eines
hohen Geistlichen der ,eccelsia romana“, dem der Transitus nach allen reli-
giosen Regeln und heiligen Brauchen gelungen ist. Gagg interpretiert Wes-
senberg als einen Vertreter der sakralen Dimension seiner Kirche, als einen
,vir Dei“. Ob der hochbetagte Wessenberg dem Klerikerideal Gaggs wirklich
entsprechen konnte, darf als fraglich betrachtet werden. Denn eine stili-
sierte Betrachtung seiner eigenen Existenz als Vertreter des spirituell hoch
aufgeladenen Konzepts des tridentinischen Priesterbildes wire ihm ver-
mutlich befremdlich erschienen. Vielmehr war er durch seine Herkunft und
die damit einhergehende soziokulturelle Pragung ein Vertreter der feudalen
Kirche, der Reichskirche. Sein Verstandnis vom Amt eines Geistlichen in sei-
ner Kirche hatte durchaus pastorale Ziige und war auf die Verbesserung der
Lebensbedingungen des Kirchenvolkes ausgelegt, doch als ein vorrangig
die Sakramente spendender Kleriker sah er sich nicht. Sein existentielles
Interesse galt nur in geringem Mafke dem Vollzug religidser Riten. Vielmehr
verstand er sich als fiirstlicher Wirtschaftsférderer? und Bildungsminister,
als Kiinstler und Kulturmanager.®

1 Konventionelle Amtsbiographie
[

Entsprechend der reichsritterschaftlichen Tradition seiner Familie wurde
Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860) als Zweitgeborener fiir den
geistlichen Stand vorgesehen. Damit war nicht nur sein Beruf bestimmt,
sondern zugleich eine standesgemifRe Versorgung gesichert. Wessenberg
empfing bereits als Zehnjahriger in Konstanz die niederen Weihen und die
Tonsur von dem Onkel seiner Mutter, Weihbischof Wilhelm Joseph von Ba-
den. Als Mitglied des stiftsfahigen Adels erhielt er 1791 durch sog. ,kaiser-
liche Erstbitten” eine Domprabende* in Konstanz, 1792 eine solche in Augs-
burg. Der Prozess der Inbesitznahme der Pfriinde zog sich traditionsgemaf
Uber einige Jahre hin. Finanziell war bereits damit eine Grundsicherung



erreicht. Anfang 1799 wurde er zum Subdiakon geweiht und konnte damit
im Verlauf des Jahres sein Amt als vollberechtigtes Mitglied des Domkapi-
tels in Konstanz antreten.® Zugleich wurde er Mitglied der Geistlichen Regie-
rung in Augsburg: Die Amtsbiographie nahm die erwartbare, der kirchlichen
Kultur des Romisch-Deutschen Reiches entsprechende Form an!

In Augsburg verblieb Wessenberg wegen der unsicheren Verhiltnisse im
Land und traf im Mai 1800 Carl Theodor von Dalberg (1744-1817), der im
Januar desselben Jahres das Bistum Konstanz als Fiirstbischof iibernom-
men hatte. Dalberg trug ihm das Amt des Generalvikars an. Wessenberg
stimmte zu, obwohl ihm ein vergleichbares Angebot von Seiten des Fiirstbi-
schofs von Augsburg vorlag. Der junge Wessenberg hatte offensichtlich die
Anerkennung zweier der wichtigsten Gestalten der alten Reichskirche ge-
winnen konnen, obwohl sein Ausbildungsprofil nicht dem tridentinischen
Bischofsideal entsprach. Dieser Aspekt scheint irrelevant gewesen zu sein.

Das Bistum Konstanz war von ausgreifender Grofse in Hinsicht auf die
geistliche Jurisdiktion, jedoch in Bezug auf die weltliche Herrschaft eher
schmal und zersplittert. Die furstbischoflichen Hoheitsrechte waren Ende
des 18. Jahrhunderts teilweise umstritten und die finanzielle Lage prekar.®
Der Amtsantritt in Konstanz verzdgerte sich, weil sich die Stadt fest in der
Hand der franzosischen Armee befand. Wessenberg wich ins sichere Re-
gensburg aus. Hier hatte er im Haus des Regensburger Dompropstes, eines
Bruders seiner Mutter, vielfach Gelegenheit, Kontakt zum ,Immerwéahren-
den Reichstag® aufzunehmen.” Der iiber einjahrige Aufenthalt in Regens-
burg wurde fiir ihn zu einer exzellenten Eintibung in die Gepflogenheiten
und Regeln der Reichsdiplomatie. Das diplomatische Handwerk beherrschte
Wessenberg rasch, da ihm dabei seine personliche Konstitution mit ihrer
Zuruckhaltung und Disziplin sehr zutraglich war. Als ,geheimer” Botschaf-
ter des in Erfurt festsitzenden Dalberg versuchte er, eine Abstimmung iiber
eine gemeinsame Handlungsstrategie der geistlichen Fiirsten innerhalb
des Alten Reiches zu erreichen. Das Projekt scheiterte - nach anfinglich
hoffnungsvollen Erfolgen - an den Partikularinteressen des Reichsepisko-
pates.® Nicht zuletzt wegen der kirchlichen Winkelziige verlieR Wessenberg
Regensburg enttauscht: ,Die Wahrnehmung dieser Zustande erregte in mir
einen wahren Ekel und die Sehnsucht, recht bald meine Krifte einzig dem
Beruf meines geistlichen Hirtenamtes zu widmen.” In Regensburg erkannte



er auch, dass die Sékularisation unausweichlich kommen wiirde: Das Uber-
leben der Kirche wiirde zukiinftig nicht mehr durch ihre konstitutionelle
Absicherung, sondern durch ihre innere Kraft beférdert werden. Wessen-
berg verfasste wihrend des Regensburger Aufenthaltes zwei Schriften, die
seine klare Einsicht in die Gewalt der kommenden Veridnderungen belegen,
und zugleich seine Bereitschaft, die Herausforderung mit Uberlegung, Ver-
antwortungsbewusstsein und Energie anzugehen.’® Beide Bande kritisierten
in scharfer Form die Sdkularisation als Folge eines ,unerséttlichen Finanz-
geistes” der groReren Territorialstaaten sowie die Bereitschaft der Regie-
renden, eine hohe Staatsverschuldung in Kauf zu nehmen. Beide Schriften
haben in ihrer Dynamik und mit ihrer kritikfreudigen Verve die Bewertung
der Person Wessenbergs - in positiver wie in negativer Hinsicht - bis weit
ins 20. Jahrhundert gepragt.

Bezeichnend fiir die Eigenart seiner Personlichkeit ist, dass Ignaz Heinrich
von Wessenberg wahrend seiner Adoleszenz, in der sich politische und ge-
sellschaftliche Umwalzungen von historischem Ausmalf} ereigneten, zwar
zum einen ruhig, beherrscht und asketisch lebte, zum anderen aber in
einem reichen, kreativen Prozess stand. Das Erlebte und Ersehnte gewann
eine kiinstlerisch verdichtete Form: Bereits im Jahr 1800 erschien ein ers-
ter Gedichtband, in dem Wessenberg Auskunft iber seinen Weltbezug und
seine Weltsicht gab. Diese Sammlung beurteilte Wessenberg im Nachhinein
eher skeptisch: ,[..] beging ich die Thorheit, eine Sammlung von Gedichten
nach Zirich zum Druck zu senden. [..] Als ich die Sachen gedruckt wieder
las, ward mir zu meinem Schrecken klar: den mehrsten fehle der poetische
Geist und die klassische Form in solchem Mal3e, daf} die Kritik leichtes Spiel
habe, sie unter den Kehricht zu werfen.!

Wessenberg verstand sich in spirituellen Kontexten eher als Dichter denn
als Priester, denn trotz solcher ,Thorheiten® blieben Kunst und Asthetik fiir
sein Innenleben von elementarer Bedeutung. Mit ihrer Hilfe versicherte er
sich seiner selbst. Hier fand sein ,Gemiith“ die Gelegenheit, den inneren
Uberzeugungen und Empfindungen Raum und Sprache zu geben. Durch die
Kunst - sehr viel starker als die unmittelbar kirchlich-religiésen Verrichtun-
gen - er0ffnete sich ihm die Dimension Gottes: ,Bei den vielen Kdmpfen und
Mihsalen, welche ich in meinem Berufsleben zu bestehen hatte, gewéahrte
mir die Kunst, insbesondere die Dichtkunst, eine Labsal und eine Erholung,



woflrich dem Geber alles Guten nicht genug zu danken vermag. Sie war wie
ein freundlicher Himmelsbote, der mir, wie dem Psalmisten David, das Ge-
miith erheiterte, erhob und starkte.”? Die poetische Sprache steht in nahezu
sakramentalen Zusammenhéangen.

Im Juli 1812 weihte Carl Theodor von Dalberg seinen Konstanzer Vikar in
Fulda zum Priester. Diese Weihe scheint Wessenbergs Frommigkeitspraxis
allerdings nicht wesentlich verdndert zu haben. In einer poetischen Ver-
arbeitung dieser Erfahrung bestimmt Wessenberg als die Hauptaufgaben
des Priesters eben nicht die Eucharistiefeier, sondern Verkiindigung, Ein-
heit, caritative Hilfe und Hirtentéatigkeit. Die zentrale Quelle des Priester-
amtes bestimmt er in einer gewissen amtstheologischen Nonchalance mit
»Die ew’ge Liebe, die die Welt regiert.* Trotz einer gewissen Wertschitzung
fur die eucharistische Kommunion nahm die Zelebration der Eucharistiefei-
er entsprechend den Gepflogenheiten der Zeit fiir ihn keine herausgehobe-
ne Stellung ein. Aus seinen ausgedehnten Reisen verzeichnet er weder das
Stundengebet noch den Besuch irgendwelcher Gottesdienste.** Doch seine
»ars celebrandi” hinterlieR bei vielen Pfarrern und Gemeindegliedern einen
tiefen Eindruck.! In einem poetischen Entwurf verortet er das besondere
Priesteramt im Bereich der personlichen Frommigkeit und nicht in der hie-
rarchischen Funktion: ,Doch hat in der Schopfung Hallen / Der Gedank’: Un-
endlichkeit, / Und der Trieb, dir zu gefallen / Mich vor allem / Zu der hohen
Priesterschaft geweiht.®

Wessenbergs Selbstverstdndnis als Priester 1asst sich am ehesten im Riick-
schluss uber die Vorgaben der damaligen Zeit zum Priesteramt allgemein
erkennen. Wessenberg war beziiglich des Priesterideals sicher kein christ-
lich verbramter Aufklarer. Er blieb nicht bei einem staatlich propagierten
Leitbild des Volks- und Gliickseligkeitslehrers stehen. Auch im Sinne der
Pragung durch Johann Michael Sailer (1751-1832) stellte er fest: ,Der Geistli-
che ist kein Schiiler der Stoa, kein Krdmer und Marktschreier der Zeit-Philo-
sophie [...] kein Professor irdischer Gliickseligkeitslehre, am wenigsten ist er
[...] der Lehrer einer bloR politischen Moral. "’

Eher griindet seine Amtstheologie im Neuen Testament. Er wollte ein pries-
terliches Amt, wie es ,Zug um Zug von der Heiligen Schrift dargestellt wird."
Durchaus im Bewusstsein des allgemeinen Priestertums aller Glaubigen



verlangte Wessenberg als Vertreter des Bischofs von den Priestern als den
~Bevollméachtigten des Herrn®, dass sie vorrangig geistlich seien.’® Neben al-
len asketischen Ubungen und Tugenden sollte die Arbeit an der Heiligen
Schrift auf dieses Ziel hin befoérderlich sein. Leben und Wirken des Priesters
bediirften der stetigen, engen Verbindung mit dem Haupt der Kirche, Jesus
Christus. Das Ziel dabei sei, die Glaubigen wiederum zu einer solchen in-
nigen Verbundenheit hinzufiihren. Dabei spielt die seelsorgliche Fahigkeit,
Menschen zu trésten und aufzurichten, eine entscheidende Rolle. Die Maf3-
stibe, die Wessenberg - auch beziiglich der Zdlibatsverpflichtung - anleg-
te, sind streng. Doch seine vernunftorientierten Positionen sahen auch ein
pragmatisches Reglement fiir diejenigen Priester vor, die die Ehelosigkeit
aufgeben wollten. Er wiinschte diesen die Moglichkeit der Riickkehr in den
Laienstand oder den Ubertritt zum griechisch-katholischen Ritus: ,Warum
sollte ihnen die Kirche nicht helfen, damit sie in einem anderen Stand Gott
dienen? [..] Die auRerordentlichen Umstédnde, in welche die Weltereignisse
die Kirche versetzt haben, fordern aufRerordentliche Hilfsmittel "1

2 Der Priester als Hirte und Dichter
[}

Wessenberg hatte den Anspruch, alles, was er schrieb, mit sich selbst in Be-
ziehung setzen zu konnen. Er wollte und konnte seine pastoralen Pflichten
auch als Dichter ernstnehmen. Die Trennung von Kunst und Leben schien
ihm falsch und widernatiirlich: ,Bald aber sah ich, daR zwischen dem
Schriftwort und dem Leben vieler Schriftsteller eine weite Kluft bestehe;
auch daR bei einer Menge von Schriftstellern die Biichermacherei nichts
als ein Gewerbe sei, das wie ein anderes mit der Absicht bestmoglichen
Gewinns an Celebritit oder Geld getrieben werde. Diese Wahrnehmungen
machten mich in meiner Meinung von der Wichtigkeit und Bedeutung der
Schriftstellerei stutzig.?® Jedes geschriebene Wort, welcher literarischen
Gattung es in theoretischer Sicht auch zugeordnet sein mochte, stellte fiir
ihn einen vitalen Ausdruck seines Lebens und seiner Grundhaltungen dar.
Da das Schreiben das Leben selbst beriihrt, ist es in gewisser Weise heilig
und daher vom merkantilen Treiben und von der marktschreierischen Publi-
zitdt ausgeschlossen. Deshalb war das Geschriebene fiir Wessenberg nichts
kiinstlich Fremdes, kein Artefakt, sondern etwas Eigenes, Lebendiges. Und



das sollten aus seiner Sicht auch die Kriterien der Beurteilung sein. Wolf-
gang Miiller hat in einem anderen Kontext konstatiert, dass der Konstanzer
Generalvikar prinzipiell gegen alles Systematische, auch in der Philoso-
phie, eingestellt war.?! Das sei auch der Grund fiir die strikte Ablehnung der
Hegel'schen Positionen. Er habe in allem eine Lebensnihe verlangt. Diesen
Vorbehalt habe er an alle Wissenschaften herangetragen. Dass dabei die
hermeneutischen Voraussetzungen stets auch ,machtige Konsequenzen*
in Bezug auf die Konkretionen haben, sei ihm wenig bewusst gewesen.
Auf diesem Hintergrund klart sich auch die Entscheidung fiir ein Leben
als ,dichtender Geistlicher” und gegen den Beruf als berechnend-objektiver
Wissenschaftler: ,Ein groRer bertihmter Gelehrter zu werden, kam mir in
meinem ganzen Leben nie in den Sinn. Das Streben meines Geistes war
von Jugend an zu sehr auf das Leben gerichtet. Studien, so ferne sie nicht
verniunftiger, weiser, besser oder auch nur zu Geschaften des Lebens taug-
licher machten, schienen mir jederzeit unniitzer Kram und Prunk, oder
doch von sehr untergeordnetem Werthe zu sein.“?? Das Amtsverstdndnis
Wessenbergs tragt daher ,lebensnahe” und folglich auch in logischer Hin-
sicht inkonsistente Ziige an sich.

Es scheint, als hatte Wessenberg prinzipiell nur unwesentlich zwischen den
einzelnen Gattungen seiner literarischen Produktion unterschieden. Gleich-
giiltig, ob geistliche Weisung, Verfassen von Kirchenliedern, Beschreibung
eines Dampfers oder poetischer Impuls - er war im Schreiben beheimatet!
Das dichterische Erfassen seiner Eindriicke auf Reisen oder bei der Betrach-
tung von Kunstwerken wertete er nicht anders als sein Werk tiber die Kon-
ziliengeschichte. Lediglich amtliche Gebrauchsliteratur und private Korre-
spondenz weist er anderen Kategorien zu: ,Vielleicht hétte ich am besten
gethan, nie nichts zu schreiben als Hirtenbriefe und Briefe an Freunde.®
Im April 1840 antwortete er auf die begeisterte Aufnahme der historischen
Schrift durch Heinrich Zschokke mit dem Hinweis: ,Meine Kunst ist nicht
weit her. Sie sowohl als meine Gelehrsamkeit stehen tief unter meinem gu-
ten Willen. Mein Hauptstreben war immer auf die Gesinnung gerichtet."?*
Alle Aktivitaten haben sich in die ethische Grundorientierung einzuord-
nen, und innerhalb dieser Ausrichtung ist es fiir ihn nicht erheblich, ob
er dichtet oder wissenschaftliche Fragen bearbeitet. Da es um die basale
Arbeit am Wort geht, fallen die formalen Kriterien nicht entscheidend ins
Gewicht. Die Relativitat der literarischen Kriterien hangt fiir Ignaz Heinrich



von Wessenberg wohl auch daran, dass es das iibergeordnete Axiom fur alle
Kunstwerke ist, Mensch und Welt umfassend und in ihrer Wahrheit darzu-
stellen. Wahrheit meint dabei nicht eine vordergriindig-positive Wirklich-
keit, sondern Wirklichkeit, die auf bessere Moglichkeit und bessere Zukunft
hin angelegt ist, Wirklichkeit, die sich am Ideal vollendet.

Neben der kiinstlerischen Begabung hatte in Wessenbergs asthetischer
Selbsteinschétzung ein zweites Kriterienbiindel Wichtigkeit fiir die Quali-
tat kreativer Produktion: Fleif und Ausdauer. Mit einem Zitat aus einem
dezidiert kiinstlerischen Kontext, das von der Notwendigkeit des téglichen
Ubens fiir den Kiinstler spricht, ist die Arbeitsmaxime vorgegeben: ,Bei sol-
chen Arbeiten ist Ausdauer das erste Gesetz. Nulla dies sine linea!"?

Disziplin gehorte zu den Grundhaltungen seines literarischen Schaffens, so
dass er Poesie wie historische Darstellung als ,Werkstétten der geistigen
Bildung? verstand. Diese Haltung verlangte er von den Priestern der Dig-
zese Konstanz. Gerade weil er die alles belebende Funktion des Schreibens
hoch schétzte, sah er in allen schriftstellerischen Tatigkeiten den ,Grund-
ton der Poesie, womit jegliches, was die wissenschaftliche Philosophie
zu beweisen sucht, zur Anschauung kommt.?” Wessenberg verstand seine
kulturhistorischen, theologiegeschichtlichen und humanistischen Publi-
kationen nicht zuallererst als Wissenschaft, sondern vorrangig als Texte,
die, mit diesem poetischen Grundton ausgestattet, zur Anschauung der we-
sentlichen Fragen und Antworten fiithren sollen. Daher wére fiir alle seine
schriftstellerischen Arbeiten mehrheitlich eine asthetisch-spirituelle und
weniger eine wissenschaftliche Bewertung angezeigt. Die Intention dieser
literarischen Mischform war, die Menschen so zu formen, dass die ,Vereini-
gung mit Gott in Gesinnung und Leben“® erdffnet werde. Die Bedeutung
des ,Gemiiths” und der ,Anschauung” sah Wessenberg beispielsweise in
den Werken Gotthold Ephraim Lessings (1729-1781), den er ansonsten sehr
schétzte, vernachlassigt; speziell in ,Nathan der Weise“ herrsche eben oft
die kalte Vernunft vor.® Fir sich lehnte er eine solch distanzierte Litera-
tur ab, da alle schriftstellerischen Arbeiten wahrend seiner Amtszeit und
der darauffolgenden Jahrzehnte nach weitreichender Wirksamkeit streb-
ten. Wessenberg wollte die Bedingungen der Menschen seiner Zeit durch
seine Schriften verbessern. Seine eigene Literaturform stellte eben einen
Reflex auf die Grundannahme einer Doppelnatur des Menschen dar, die das



Kunstschoéne im Geistigen und Sinnlichen gleichermaRen bertihrt.** Die
kulturellen Schriften Wessenbergs sind nach seiner eigenen Kriteriologie
vorderhand der Beredsamkeit verpflichtet. Gerade einem vornehm-distan-
zierten Charakter verschafft sie den geeigneten Sprachraum: ,Die stirkste
Gewalt, Geist und Gemdiith zu ergreifen und zu lenken, haben die Dichtkunst
und die Beredsamkeit bethatigt. Aechte Poesie ist immer auch beredt und
wahre Beredsamkeit entlehnt von der Poesie Bilder und Feuer.*® Einerlei,
welche literarische Gattung genutzt wurde, es ging sowohl fiir den Autor
als auch fur die Leserschaft immer um das Erreichen des eigenen Inneren,
damit die Wahrheit ins Wort komme.

In dem Gedicht ,Das Geheimnis®, das durch die Vertonung Ludwig van Beet-
hovens eine weite Verbreitung gefunden hat, formuliert sich eine Sicht auf
den Menschen, die zwar der ,Muse®, also der inspirierenden Kunst, eine
wichtige, aber dennoch dienende Funktion zuweist. Die Muse gibt den Fin-
gerzeig zum Innersten des Menschen. Dort lassen sich ,Liebe und Wahr-
heit” - so der Untertitel des Gedichtes - nicht im Sinne einer heuristischen
Aktivitat finden, sondern sie offenbaren sich. Das Gedicht sieht die Aufgabe
der Kunst in ihrer Assistenz beim Prozess dieser Offenbarung.

Das Geheimnis??

Wo bliiht das Bliimchen, das nie verbliiht?

Wo stralt das Sternlein, das ewig gliiht?

Dein Mund, o Muse! dein heil'ger Mund

Thu’ mir das Bliimchen und das Sternlein kund!

J~erkiinden kann es dir nicht mein Mund,
Macht es dein Innerstes dir nicht kund.
Im Innersten gliht und bliiht es zart.
Wohl jedem, der es getreu bewahrt!“

Hier konvergiert die poetische Konzeption mit einer spirituellen Grund-
haltung Wessenbergs: Weder das Umherwandern noch das ,In-die-Ferne-
Schweifen®, das sich sowohl in der romantischen Literatur als auch in der
zeitgenossischen Frommigkeit der Wallfahrten und Umgénge formulierte,
fihrt zur Begegnung mit dem Ewigen. Allein die Wendung nach innen ver-
mag dies.



3 Mystik und Dichtung
[ )

Spétestens durch Johann Michael Sailer hatte Wessenberg einige Kenntnis
der christlichen Mystik.** Im Verstandnis Wessenbergs verfiigt die Dichtung
grundséatzlich tiber eine groRe Einflussnahme auf den inneren Menschen
und befordert so eine mystische Frommigkeit. Es ist bei der eminenten
Wertschatzung fur die italienische Renaissancemalerei mehr als erstaun-
lich, wenn Wessenberg epische Werke folgendermafRen beurteilte: ,Die
dchte Tugend, die wahre Liebe malt ein solcher Dichtertraum schéner als
Raphael und Guido Reni; seine Stimmen, wie Stimmen aus einer besseren
Welt, haben zauberische Kraft. Der Roman hat seine eigentliche Welt im
inneren Menschen.”** Auf den ,inneren Menschen® zielte auch alle literari-
sche Arbeit, die aus der Feder Ignaz Heinrich von Wessenbergs floss. Daher
ist es sicher eine Verkennung seines Konzeptes, wenn sein Dichten als ein
»Zeitvertreib fir miiRige Nebenstunden® gedeutet wird; auch die Bewer-
tung ,dilettierender Privatier** ist unzutreffend, denn das Schreiben ist fiir
ihn Seelenarbeit und Ausdruck seiner innerlichsten Ideen. Selbst wenn der
Bildungsimpuls im Wessenberg'schen Dichten bisweilen so heftig schlagt,
dass durchaus eine Art ,schulmeisterlicher Note* zu spiiren ist, bleibt sein
Streben auf die fundamentale Einheit aller Lebensbereiche gerichtet.

So konnte er in der dichterischen Arbeit durchaus die Wiederbelebung der
prophetischen Kraft vergangener Zeit sehen. Die gottliche Botschaft na-
hert sich den Dichtern auf besondere Weise. Dichtung und Verkiindigung
der gottlichen Botschaft sind verwandt: ,Nach meiner Ansicht soll [...] der
Dichter an die Stelle der alten Seher treten.*® Das Schreiben hatte fiir ihn
also eine priesterlich-prophetische Funktion. Darin grenzte er sich durch-
aus gegen jene Form des Priesteramtes ab, die nicht den Dienst der Ver-
kiindigung im Sinn hatte, sondern die Ausiibung von Macht: ,Den tiefsten
Grad der Verderbtheit und Erniedrigung eines Staates bezeichnet dessen
Knechtung durch eine herrschsiichtige Priesterschaft, weil hier alle geisti-
gen, sittlichen und religiosen Elemente der Gesellschaft zerriittet und ver-
giftet sind.”*’

Das Dichten und Schreiben war in allen Formen ein wesentlicher Bestand-
teil der Wessenberg'schen Existenz. Daher geben die poetischen Werke



einen tiefen Blick frei in die Psychodynamik dieses Mannes, der seine Iden-
titdt und seinen Glauben in einer Zeit zu sichern suchte, die weitreichende
Umbriiche in der Weltdeutung mit sich brachte. Die bergende Rettung des
Eigenen gelang ihm in der Sicherung von Bild und Wort. Die Asthetik wurde
ihm das Fundament von Sein und Spiritualitat. So sah er in der Kongruenz
von Leben, Schreiben und Verkiinden gleich wie Jean Paul, den er - wie be-
reits erwdhnt - wegen dessen platonisierenden Einstellung sehr schétzte,
den Konigsweg zur Weitergabe von Religion und Glaube: ,Nicht durch die
Lehrsétze, sondern durch die Geschichten der Bibel keimet lebendige Reli-
gion auf; die beste christliche Religionslehre ist das Leben Christi und dann
das Leiden und Sterben seiner Anhanger."®

In der qualitdtvollen Kunst sah Wessenberg den Erfolg des christlichen
Glaubens gegenliber dem Heidentum manifestiert; zugleich verbessere
das Streben nach der hochsten, d.h. der christlichen Gottesvorstellung die
Arbeit der Kinstler: ,Die Absicht mythologischer Bilder war im Geist ihrer
Erfinder blos, die AulRere Natur symbolisch zu vergeistigen und den Men-
schen ein verehrendes Gefiihl ihrer Krafte und Gaben einzufléssen. Doch
hat die Betrachtung und Liebe des Schonen und Erhabenen in Natur und
Kunst auch schon im Heidenthum den Geist der Idee des Vollkommenen
nédher gebracht, und wo die Idee vom Einen unendlichen Gott unter einem
dem Gotzendienst ergebenen Volke im Bewultsein nachdenkender Men-
schen aufdammerte, sah man sie bald auch in den Gebilden groRer Kiinstler
widerstrahlen.*® Das vom christlichen Geist inspirierte Kunstwerk verfi-
ge Uiber einen sakramental-medialen Grundzug, so dass es die Materie, sie
durch einen gottlichen Bezug heiligend, verdndert und darin das Géttliche
zuganglich mache: ,Indem die christliche Kunst die sinnlichen Eindriicke
durch ihr geheimnisvolles Bindnis mit hohern Gefithlen heiligt, strebt sie
zugleich die Ahnungen des Geistes, seine unaussprechlichen Anschauun-
gen vom Unendlichen der Materie anschaubar den Sinnen einzuprigen.“°
Dem Kiinstler selbst erwachse daraus die Funktion eines Lehrers der ,Got-
teskinder”: ,Die Auslegung dieser Offenbarungen dem Kindersinn der Un-
schuld leicht verstandlich zu machen, ist des Kiinstlers hochstes Bestreben.”
Neben der Uberwindung des Formellen und Buchstéablichen sei es notwen-
dig, dass sich das Kunstwerk ,zur geistigen Schonheit” erhebe, was durch
die Spiegelung im geistvollen Seelengrund des Kiinstlers bewirkt werde.
Dazu bedurfe es einer vertieften Schriftkenntnis auf Seiten der Kinstler.



Wessenberg schwebte zur Erreichung dieses Zieles eine Art Handbuch fur
die Hand der Kunstler vor, das zum einen die Funktion eines Schriftkom-
mentars und zum anderen einer Literatursynopse erfiillen konne: ,Ein der
Bildung des Kiinstlers gewidmeter Commentar uber die Bibel, der, mit bes-
ten Musterbildern geschmiickt, zugleich die classischen Stellen der Dichter
benutzte, ist ein Werk, das wir noch vermissen.“4

Die spirituelle Dimension des Kiinstlers sieht Wessenberg in seiner Bereit-
schaft zur Entfaltung von Altruismus und Demut sowie der konstruktiven
Einbindung des eigenen Macht- und Geltungsstrebens: ,Das Wirkliche in der
Sinnenwelt kann das Gemiith nie ganz befriedigen; daher sein [des Kiinst-
lers] Streben dariiber hinaus nach dem Idealen, dem hellesten Wiederschei-
ne des Guten, hinter dessen lieblichen Strahlen verschwinden muss Kunst
und Kinstler.”? Die geistliche Grundhaltung des Kiinstlers strebt ihrem
Wesen nach auf etwas GroReres zu. Es zeichnet das ,Genie” im Wessen-
berg’schen Sinne aus, dass die empfangene Idee stets hoher gewertet wird
als die eigene Ausfithrung.** Daher bleibt auch der groRe Kiinstler immer
ein Schiiler: ,Er hat nie ausgelernt; unablassig strebt er nach der Vereini-
gung aller Schonheiten.“** Auch der erfahrene Maler ,geht bei den Alten und
Neuen in die Schule“* Die entscheidende Lektion, die Dichter wie bildender
Kinstler zu lernen haben, ist die Reduktion: ,Unter manchen Zligen eines
Charakters ist es oft ein einziger, der fiir sich das ganze Bild entscheidet.
[...] Die Auswahl ist hier von der hochsten Wichtigkeit.“*® Das gilt auch in
den Fragen der Hangung und der Anzahl von Bildern in einem Kirchen-
raum.?’ Diese asthetische Forderung Wessenbergs korrespondiert mit dem
Anspruch christlicher Kontemplation, sich auf Eines respektive Einen hin
zu entscheiden: ,Wéahle das Leben® (Dtn 30,19). Es bedarf des qualifizierten
Wahl- und Entscheidungsvorgangs, der eine Reduktion der Moglichkeiten
auf eine einzige mit sich bringt: ,Nur eines aber ist notwendig” (Lk 10,42).
Einen Wahlprozess, wie ihn Ignatius von Loyola mit vergleichbarer Methodik
in seinem Exerzitienbiichlein vorsieht, adaptiert Wessenberg fiir den Ent-
stehungsprozess christlicher Kunst.*®

Vielleicht 6ffnet sich in diesem Kontext auch ein Blick auf das Selbstver-
standnis Wessenbergs als Priester, denn die Kraft der Bilder und die Potenz
der Sprache, die beide das Christentum starken sollen, sind in Wessenbergs
Sicht ehedem, néherhin in der antiken Welt, aus einer einzigen Quelle, der



religiosen Belehrung und der Gottesverehrung, getreten: ,Alles spricht
dafiir, dal® in jenem hohen Alterthum das Bild aus geschickten Priester-
Handen und das Bild aus priesterlicher Rede in Ursprung und Absicht Eins
und Dasselbe war.“4® Dass Wessenberg die Grenze zwischen sprachlich-
leitendem Bild, katechetischer Bildrede und christlich induziertem Bild-
werk im Fluss halten will, ist uniibersehbar.*® Daher sind die Definitionen von
Kiinstler und Priester bei ihm prinzipiell fureinander offen.* Der Kunstler
wird sakralisiert.>? Rufe eine Nation die Kunst ,mit liebender Verehrung [...]
zum Priesteramt im Heiligthum der Religion und der Tugenden®> dann sei
die hochste Stufe der Kultur und des kommunitéren Gliickes erreicht. Bei
der Auswahl der Kunststudenten gelten nach Wessenberg zudem religio-
se Kriterien, damit sich die Talentlosen nicht ,mit ihren Pfuschwerken in
das Heiligthum eindrédngen“* und die ,Ungeweihten vom Heiligthume der
Kunst“® ferngehalten werden. Der Kreis der Kiinstler konstituiert sich in
Wessenbergs Verstandnis durch die Begnadung, in unmittelbarer Nahe zum
Heiligsten leben und wirken zu kénnen.

In der Betétigung als sprachbildnerischer ,Priester-Dichter” bzw. als ,pries-
terlicher Bildlehrer” konnte er diesem Ideal gerecht werden und die Erfiil-
lung des Weges der ganzen Menschheit beférdern: ,In den Bildern besteht
der ganze Schatz menschlicher Erkenntnif3 und Gliickseligkeit.“** Gerade als
die Leitung der Grofkirche seine weitergehenden Optionen auf ein hierar-
chisches Amt abrupt beendete, verdnderte sich sein priesterliches Selbst-
verstdndnis grundlegend. Er wollte nun weniger den ,Zuchtmeister*’ ge-
ben. Auch die Rolle des ,vir dei, der iiber besondere Kréfte verfiigt und
die Menge bezaubert, behagte ihm nicht. Die groRe Geste und das feurige
Wort in der Apologie waren ihm fremd geworden. In einem 1844 publizier-
ten Gedicht wird beschrieben, wie ein Weiser, ein ,greiser Seher*, zum Bril-
lenschleifer mutiert.® Nicht ohne Humor stellt Wessenberg den ,Heiligen
Mann“ vor, dessen ,lichtes Wort / einst zur Verwunderung rif? die Menge
fort®, der nun aber desillusioniert und niichtern nicht mehr zur Rede neigt,
sondern begonnen hat, Brillen fiir die Menschen zu schleifen. Die Bewun-
derung der Menge fiir den Weisen hatte sich eben rasch verzogen, als der
Glanz des vom ihm er6ffneten Lichtes die Augen unangenehm blendete. Die
Riickkehr der Massen ins Dunkel trieb den hellsichtigen Greis zu Aufbruch
und Neuanfang. Nicht mehr in der Faszination durch wortgewaltige Auftrit-
te, sondern in der Auslibung eines Handwerkes, das Seh-Hilfen produziert,



liegt nun sein Auftrag. ,Das Licht im Stillen durch die Arbeit an geschliffe-
nen Glasern fordern!” - das konnte sich auch als Maxime vor allem fur den
spaten Dichter Ignaz Heinrich von Wessenberg eignen.

Die Gesinnung des Dichters muss jeder Kunstform innewohnen und in je-
dem Kunstwerk zuhause sein, weil die Kunst eine Welt schaffen soll, in der
das Schone und Wahre zum Durchbruch gelangt. Diese ,Welt der Kunst*
aber muss doch mit der ,wirklichen Welt" in Beziehung stehen: ,Dichteri-
schen Geist erfordert das Hervorbringen eines jeden schonen Kunstwerks.
Er ist dessen Seele. Die Kunstwelt ist eine Welt der Dichtung, eine Schop-
fung der Phantasie. Sie ist der wirklichen Welt nur in so ferne verwandt,
als sie ein Bild derselben im Lichte des Schénen und Erhabenen darstellt.
Nichts HaRliches, nichts Niedriges oder Gemeines eignet sich fiir diese
Welt.*® Daher gleicht die Sphére der kiinstlerischen Arbeit derjenigen der
Religion sehr. In beiden sieht Wessenberg die Notwendigkeit der ethischen
und &sthetischen Reinheit: ,Das Gefiihl des Schonen ist von sinnlicher Lust
sehr verschieden. Durch Einmengung von bloRen Sinnenreizen wird es ge-
triibt. Eben so ist der reine Sinn fiir das Erhabene von der Bewunderung und
der Bangigkeit oder dem Entsetzen, welche grof3artige Erscheinungen in der
Natur und in Kunstwerken erregen, sehr verschieden.”® Christliche Kunst
kapriziert sich nicht auf das Schone als solches, sondern in ihr dient das
Schone als Erweis und Wiedergabe des Guten und Goéttlichen.® Die Reinheit
der Empfindung, die das Kunstwerk auszulosen vermag, ist zugleich des-
sen Qualitdtsausweis. Unreine, anstoRige Empfindung disqualifiziert es.®?
Die damit gegebene Nihe zu den wesentlichen Vollziigen des Lebens stellt
flr Religion und Kunst gleichermaRen eine Grundbedingung dar. Weder die
eine noch die andere darf sich vom Leben entfernen; darum ist auch ein
hermetischer Zirkel von Literaten eine Fehlentwicklung.®® Der eigentliche
Ort des Lernens, des Arbeitens und des Entwickelns kann auch fiir Dichter
und Denker nur der unverstellte Vollzug des Lebens sein.

Mitten in den kunsttheoretischen Ausfithrungen seines Werkes ,Die christ-
lichen Bilder als Beférderungsmittel des christlichen Sinnes" verlasst Ignaz
Heinrich von Wessenberg den didaktischen Duktus, um einen Appell an
den Kiinstlernachwuchs zu richten, der auf die priesterliche Qualitat der
Kunst und den gleichsam sacerdotalen Dienst des kreativen Tuns einge-
schworen wird. Diese appellative Rede zeigt - in der ihr eigenen starken



Betonung auf die Aspekte von Weihe und Initiation - die Religion als Quel-
le und Magistra der Kunstproduktion: ,Hier noch ein freundliches Wort an
dich, junger Mann, der du angetrieben von einem inneren Genius, welcher
dich schon anléchelte mit einweihendem Blick, als du geboren wardst, der
schonen bildenden Kunst, und zwar im Dienst der Religion dich weihest.
Folg’ ihm diesem Genius, mit einféltig frommen Gemiithe! Er ist dir vom
Himmel zum Fiithrer bestellt. Dein Beruf ist ein Priestertum.”** Die Kiinst-
lerbiographie ist also keine eigenstandig gewahlte, sondern eine im Voraus
bestimmte und benedizierte. Das Kiinstlertum versteht Wessenberg hier als
die Befolgung eines heiligen Fatums, das mit unausweichlicher Konsequenz
wirkt. Diese ,Berufung” erfordert eine spirituelle und ethische Ausrichtung
des Kiinstlers, die sich in einer entsprechenden Praxis konkretisiert: ,Mit-
hin sey alles Unbheilige ihm fremd! Ungeschminckte Frommigkeit, innige
Andacht zu dem Gottlichen, weder von Mystizismus umnebelt, noch vom
Aberglauben verdiistert, sey der Schutzgeist deiner Liebe zum Schonen, dei-
nes Kunstbestrebens nach wirdiger Darstellung desselben.®® Der Dichter,
der sich dem Christentum verpflichtet weiR, Iasst in der Darstellung des
Sittlichen keine Uneindeutigkeit zu: ,Des Christenthums trefflichste Dich-
ter sind reicher an Ideen und geistigen Schilderungen, als an sinnlich be-
grenzten und bestimmten Bildern und Charakteren, und dies findet bei den
christlichen Dichtern in um so héherm Grade statt, je inniger ihr Gemiith
von den Idealen ihrer Religion ergriffen und durchdrungen war.®® Das Ver-
mitteln der christlichen Lebensweisung aber stellt sich Wessenberg nicht
muithsam oder langweilig vor.

Das Kunstlerische zeichnet sich durch Reiz und Anmut aus. Der Kinstler,
der nicht iber die Fahigkeit verfligt, ,Zauber” in seine Bilder zu legen, ver-
siindigt sich damit in schwerster Weise: ,Seine Werke sind gleichsam Siin-
den wider den Heiligen Geist, die nicht vergeben werden koénnen.“®” Hier
zeigt das Wessenberg'sche Ideal eines Kiinstlers eine gewisse Ahnlichkeit
mit dem der Nazarener. Der Kiinstler lebt idealiter wie ein Mdnch abseits
aller Moden und vo6llig unabhéngig vom Applaus des Publikums. Doch nach
Wessenbergs Vorstellung ist er nicht eremitisch zuriickgezogen oder durch
selbstinduzierte Tragik isoliert, sondern er bleibt mit seiner Kunst hinge-
ordnet auf die Gemeinschaft seines Volkes bzw. Staates. Die Disziplinierung
der eigenen Kréfte und Regungen bildet eine wesentliche Stufe auf dem
Weg des Priesters wie des Kiinstlers. Die Affekte haben keine selbstdndige



Funktion im Ablauf der kiinstlerischen Arbeit, wie auch die Kunst nicht
autonom in der Gesellschaft existiert. Die Hinordnung auf das GréfRere und
die Dienstbereitschaft fiir die Gemeinschaft veredeln Kunst und Kiinstler.

In einer originellen Metapher bezeichnet Wessenberg den Kiinstler in sei-
ner Ausbildungszeit als eine Art Jakob, ,vor welchem auf einer Leiter, die
auf der Erde stand und bis in den Himmel reichte, Gottes Engel auf und
nieder stiegen.“®® Dieses Motiv nimmt direkten Bezug auf die Geistlichen
Weisungen des griechischen Abtes und Theologen Johannes Klimakos (ca.
575-650), der den Weg der orthodoxen Ménche mit diesem biblischen Be-
richt vom Aufstieg der Engel auf der Himmelsleiter vergleicht.®® Das Ziel
ist fiir den Monch wie fir den Kiinstler, die wie Jakob in die Hohe streben,
ein absolutes: ,Das Gottliche sey das Endziel deines Strebens!“"

Die Qualitat des priesterlichen Kinstlers basiert auf einer fleiRigen und
konstanten Ubung der geschenkten Fertigkeiten: ,Zwar lang ist der Weg
der Kunst und kurz das Leben; aber ein kraftiges Gemuth und eine be-
sonnene Beharrlichkeit hat von jeher alles Grosse gewirkt und alles
Schwierige iberwunden.”* Nicht die Imitation grofRer Vorbilder bewirkt
Meisterschaft, sondern allein die Ausrichtung auf jenen Gott, der alle
Worte, Bilder und Formen sprengt. Diese Suche nach der ,Uber-Form*
Gottes bildet das Prinzip der kiinstlerischen Reifung: ,So lange die Kiinst-
ler gewisse Vorbilder als ausschliessendes Richtmass ansehen, von dem
keine Abweichung zul&ssig erachtet wird, werden sie nothwendig unter
diesem Vorbild selbst zurtickbleiben und ihre Einbildungskraft wird des
Schwungs entbehren, ohne den sie nicht schopferisch werden kann.“”2 Fiir
das Erreichen des Auftrags der christlichen Kunst sind mancherlei Ubun-
gen hilfreich, doch ohne das Erflehen der gottlichen Intuition kann nichts
wirklich Grofies entstehen.”

So sehr Wessenberg die positive Beschreibung und konkrete Wertung der
Kunst schatzt und praktiziert, so sieht er doch im Kern fir die Kunst die
Notwendigkeit einer negativen Bildtheologie. Diese Perspektive ergibt sich
aus der Herausforderung, sich in der christlichen Bildproduktion auf den
auszurichten, den kein Bild fassen kann: ,Die Art, wie sie sich in der Seele
der Kiinstler gestaltet, und mannigfaltig ausbildet und veredelt, dann mit
verschiedenem Glanz und Wiederschein ausgegossen haben, war ihnen



selbst eben so, wie den Alten bei ihren Idealen ein Geheimnis. Wie durf-
ten wir uns jetzt erkithnen, solches zu erklaren? Die Alten, wie die Neuern
konnen nicht umhin, das Idealbild einer héhern Eingebung zuzuschreiben.
Est Deus in nobis, agitante calescimus illo/™ Um in der Welt das Hochste zu
erreichen, bedarf es eben einer Referentialitat auf das je GroRere, oder bes-
ser: auf den je GroReren, der aulRerhalb des Weltlichen ist und sich doch in
seiner Unabbildbarkeit durch die Liebe in der Schopfung offenbart.

4 Heiliges und Profanes
[ ]

Die Analogie von Priester und Kiinstler respektive von Religion und Kunst
fihrt Wessenberg aber nicht in ein Identitdtsverhaltnis. Der Religion
schreibt er eine uniiberbietbare, uranfangliche und initiative Funktion zu,
die sich auf die Kunst auswirkt und der sich die Kiinste letztlich verdan-
ken: ,Wenn die Poesie, fiir sich und im Verein mit andern schénen Kiinsten
nicht wenig zur Verherrlichung der Religion beitrug, so ist diese entgegen
die Macht, welche der Poesie und den andern schénen Kiinsten die herr-
lichste Weihe und den héchsten Schwung und Glanz verlieh. Doch war’
es eine arge Verirrung, die Poesie und tUiberhaupt die schéne Kunst dem
Wesen der Religion gleichzustellen, wie es gewisse Romantiker versucht
haben. - Fernhaltung alles Profanen, was den Geist dem Heiligen oder Gott-
lichen entfremdet und zu blossem Sinnesreiz herabzieht, ist fiir die Wiirde
der religiosen Kunst unerldRlich. Sie ist auf dem Wege zur Ausartung, so
bald sie sich zu profaner Ausschmiickung herablafst.“” Die Kunstauffas-
sung, wie sie partiell in Kreisen der Romantiker virulent wurde, weist er
entschieden zurtiick. Bei hochster Wertschéitzung der Kunst - und auch des
eigenen Daseins als Kiinstler - halt Wessenberg die Unterscheidung zwi-
schen Glauben und Glaubensausdruck aufrecht. Obwohl selbst mit man-
chen Kennzeichen der Romantik ausgestattet, sucht er seine idealistische,
durch die katholische Aufklarung gepriagte Weltauffassung zu sichern.
Diese Methode, die zum einen streng an den unaufgebbaren Kernen fest-
hélt und gleichzeitig generds, langmiitig und tolerant gegeniiber Neuent-
wicklungen reagiert, charakterisiert auch in diesen Zusammenhingen das
Denken Ignaz Heinrich von Wessenbergs.



Wessenberg pladiert fiir die .religiose Poesie“ zulasten der ,poetischen
Religion®, deren Religiositat sich von institutionellen und begrifflich-dog-
matischen Bindungen frei gemacht hat.” Die im spaten 18. Jahrhundert for-
mulierte Idee von der Kunstautonomie mindet nicht zwangslaufig in eine
,poetische Religion, da die Kunst sich auch weiterhin auf das kultisch-li-
turgische Sprachspiel bezieht und einen institutionell-religiosen Gebrauch
voraussetzt. Die Wirkung der frithromantischen Kunst lebt ,parasitar” von
Zitaten der institutionell gebundenen Tradition und bedarf der entspre-
chenden Assoziationen beim Zuhorer.”” Da Wessenberg zwar Elemente der
fruhromantischen Kunstauffassung adaptiert, aber ihr nicht im Sinne von
Novalis (1772-1801) oder Joseph von Eichendorff (1788-1857) folgt, tragt er
durchaus kraftvoll und eigenstandig die Spannungen des Epochenwechsels
in seiner kunstorientierten Priesterexistenz aus. Eichendorff, dessen langes
Leben ebenfalls die grof3en historischen Verwerfungen umfasste, sieht nach
den Befreiungskriegen in der ,antichristlichen Poesie” Anarchie und Barba-
rei lauern, doch auch die katholische Tendenzliteratur tauge zu nichts.” Da
dem emanzipierten Subjekt nun alle Souver&nitit zuerkannt sei, wiirden
nun Religion und Moral abgeschafft. In dem Bestreben, der qualitatvollen
nicht-christlichen Poesie eine integrierende Wiirdigung zukommen zu las-
sen, gehen Eichendorff und Wessenberg einig. Doch der Ausschluss dieser
~emanzipierten” Poesie aus dem ,kirchlichen Kanon fithrte spétestens mit
der Spatromantik zu einer kulturellen Inferioritit der ,katholischen Dich-
tung®, die sowohl Eichendorff als auch Wessenberg hatten vermeiden wol-
len.” Beide waren willens, sich der Konkurrenz in einer respektvollen Aus-
einandersetzung zu stellen.

Wessenbergs Festhalten an der Geltung und dem Rang formal&sthetischer
Qualitéten, die er auch der nichtchristlichen Kunst in vollem MaR zusprach,
hatte allerdings helfen konnen, das kulturelle Abseits der ,religiosen Poe-
sie” katholischer Provenienz zu vermeiden. Das antimoderne Kunstkonzept
GroRkirche trug fiir die Leser in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts
Frichte, die zunachst gar nicht beabsichtigt waren, denn im katholischen
Kulturmilieu wurden schlieflich asthetische Erfahrung und Glaubensinhal-
te derart identifiziert, dass der differenzierte Kunstverstand mehrheitlich
abhanden kam.®° Es gab nur noch ein Modell. Dieser Anspruch auf Totali-
tat miindete im katholischen Milieu unausweichlich in die Erfahrung eige-
ner Unvollkommenheit. Dagegen waren der Kunstauffassung Wessenbergs



zwar eine klare kirchliche Gesinnung, ethische Orientierung und wertkon-
servative Struktur zu eigen. Er verfiigte jedoch iiber eine Toleranz gegen-
Uiber allen Kulturen der Menschheit und iiber eine Wertschétzung der grie-
chischen Antike®! respektive ihrer Renaissance: ,Nur das bleibt unsterblich,
in allen Geschlechtsaltern ein heiliger Gemeinschatz der Menschheit, was
in jeder unverderbten Menschenbrust einen reinen und erhabenen Wider-
klang weckt, die Triebe reinigt und Geist und Gemtth fur das befeuert was
liebens- und preiswiirdig ist.“®?

Hétte sich sein Kulturverstandnis durchsetzen kdnnen, wére ein Riickzug
der Katholiken ins kulturelle Ghetto und das Leben in einer verdoppelten
Asthetik moglicherweise vermeidbar gewesen. Die Unbegrenztheit und
Unfassbarkeit des biblischen Gottes und die sich fiir das menschliche Be-
wusstsein daraus ergebende Perspektive von Gelassenheit und Besonnen-
heit wollte der Priester-Dichter Ignaz Heinrich von Wessenberg als Struk-
turprinzip auf die Poesie und die Kunst insgesamt angewandt wissen. Er
forderte von aller Kunst ,Wahrheit und Schonheit in den Formen und im
Ausdruck.®® Die konfessionelle Konformitat war fiir ihn kein gewichtiges
Kriterium der Kunst.

5 Die Kunst des ordnenden Lesens
[ )

Das Lesen war fiir Ignaz Heinrich von Wessenberg von zentraler Bedeutung.
Er verfligte Uber eine stupende Lesekraft, weshalb ihm ein weitgespann-
ter Literaturhorizont zur Verfiigung stand. In die klassische Dichtkunst der
groflen Zeitalter vertiefte er sich mit Begeisterung. Die lateinischen und
franzosischen Dichter, aber auch, etwas weniger gelaufig, die italienischen,
las er in der Originalsprache. Mit der klassischen deutschen Dichtung hat-
te er sich in seinen Hochschuljahren in stetiger Lektiire vertraut gemacht.
Die ,Grundschule“ des Lesens bildete fiir Wessenberg die Heilige Schrift:
Beispielsweise sollten sich die Priester unter innerer Verpflichtung die bi-
blischen Texte durch Lesen, durch tiefes Studium verinnerlichen und auf
diese Weise zum Eigentum machen.® Der ,Klassiker des Predigers” musste
die Heilige Schrift sein.®® Bei der kiinstlerischen Behandlung der von ihm
aulierordentlich hoch eingeschatzten biblischen Stoffe zeigte Wessenberg



eine gewisse Scheu: ,Der christliche Dichter kann und soll eigentlich nur
die Ideen, die Charaktere, die erhabenen Wahrheiten, welche die Bibel in
geschichtlicher Form darstellt, in der Einbildung des Kinstlers beleben,
starker beleuchten, sein Gemiith in die ihnen angemessenste Stimmung
versetzen, und eine Begeisterung dafiir in ihm anfachen, damit er sie gli-
hend umfasse, und mit Feuer darstelle.”®® Das Heilige kann als solches nur in
sehr begrenzter Weise dargestellt werden. Es entzieht sich per definitionem
der darstellenden und damit beschreibenden Kunst. Wenn das biblische
Bilderverbot gelten soll, kann auch nicht leichthin eine Abbildung der heil-
bringenden Geschehnisse erfolgen. Diese These wird angesichts der Not-
wendigkeit, den Menschen ,fiir seine Religion zu begeistern®®’ variiert. Die
Literatur und ihr Bithnenspiel kénnen die Bemithungen um die Gottesver-
ehrung verstarken. Die Inszenierung von biblischen Begebenheiten kann,
~zweckmaRig dramatisiert, einen Effekt hervorbringen, der der Moral und
dem frommen Sinn gleich sehr férderlich ware.“®® In diesem Kontext nutzte
Wessenberg ein Ausschlussverfahren, fiir das keine kiinstlerisch-astheti-
schen, sondern sittliche Kriterien gelten sollten. So sind Themen wie ,Der
trunkene Noah*, ,Susanna im Bade“ oder ,Batseba und David“ wegen ihrer
delikaten Konstellationen und Wertigkeiten aus dem Kanon des Darstell-
baren ausgeschlossen.

Die kiinstlerische Themenwahl findet zudem ihre Grenze in der moralischen
Disposition der Zuschauer, der Betrachter oder der Leser. So sind biblische
Szenen der Darstellung auf der Bithne nicht entzogen, sie bediirfen jedoch
nach Wessenberg einer starkeren Regulierung.

6 Ausblick
[ ]

Wessenberg fasste zwar den Entschluss, in Rom auf direktem Wege die ,all-
falligen Anschuldigungen zu entkraften®, um alle Zweifel an ,seiner katholi-
schen Denkungsart und seiner Verehrung fiir den Stuhl Petri zu zerstreuen,
doch der Versuch scheiterte an der papstlichen Intransigenz.®® Daher ge-
hort es zu den fatalen Verhdngnissen der vatikanischen Diplomatie, dass
sie im Jahr 1817 in Ignaz Heinrich von Wessenberg endgiiltig einen Bischof
verhinderte, der dem Amtskonzept des Tridentinums mit seiner Option fiir



Bildung, Kultur, Seelsorge, theologische Bildung und Hirtenamt weitaus
mehr entsprochen hétte als die nun bevorzugten Kandidaten bauerlicher,
biirgerlicher respektive kleinbiirgerlicher Provenienz, die sich bisweilen als
rechte ,Papstknechte” - oder besser: als uninspirierte Systemagenten - ent-
puppten.®® Die kuinstlerischen, poetischen und kreativen Dimensionen, die
Wessenberg fiir das geistliche Amt erschlieffen wollte und konnte, hitten
andere Formen der Sprache und der Asthetik innerhalb der Kirchenkultur
ermoglicht. Die gegenwartig zu beobachtende spirituelle Erstarrung und
Konventionalisierung innerhalb des Klerus der ,ecclesia romana“ hitte in
dem geistlichen Selbstverstindnis des Priesters als eines Kunstlers durch-
aus ein schopferisches Korrektiv. Sein Konzept, durch die Starkung der &s-
thetischen und sprachlichen Kompetenz das geistliche Amt von innen zu
beleben, hat sich - auch im Raum alt-katholischer Amtstheologie - nicht
durchsetzen kénnen. Der Niedergang der kirchlichen Amter, die sich oft-
mals auf ein moglichst korrekte Riten vollziehendes Beamtentum reduzie-
ren, konnte zu einer neuen Lektiire der Amtstheologie Wessenbergs fiithren,
auch wenn er in einem feudalen Kirchensystem wurzelt, das sich als Mo-
dell einer kirchlichen Pastoral oder spirituell ausgerichteter Seelsorge in der
Postmoderne nicht aufdréngt.

Prof. Dr. Michael Bangert ist Titularprofessor an der Theologischen Fakultdt der
Universitdt Basel und Pfarrer der christkatholischen Kirchengemeinde Basel.

Anmerkungen

1

Barbara Stark (Hg.), Ignaz Heinrich von Wessen-
berg. Kirchenfiirst und Kunstfreund, Konstanz
2010, 21.

Vgl. Alina Potempa, Zollkriege, ,Radikalreformen®
und die ,naturlich Ordnung®. Wessenberg in den
Wirtschaftsdebatten seiner Zeit, in: Barbara
Stark / Karl-Heinz Braun (Hg.), Ignaz Heinrich von
Wessenberg 1774-1860. ,Etwas Rein-Gutes zu wir-
ken... Sechs Vortrage anlasslich des 250. Geburts-
tages von Ignaz Heinrich von Wessenberg, Kons-
tanz 2024, 132-151.

Michael Bangert, Der Kunstliebhaber und Kunst-
theoretiker, in: Karl-Heinz Braun (Hg.), Bildung
bei Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860).
».. wie unzahlig Viele sind noch gar nicht tber
den dirren Buchstaben hinweggekommen!,
Freiburg i.Br. 2014, 89-132.

Eine mit dem Dom verbundene kirchliche Pfriinde
(Einkommensquelle).

Ignaz Heinrich von Wessenberg, Unveroffent-
lichte Manuskripte und Briefe, Bd. I/1 (Autobio-
graphische Aufzeichnungen), Freiburg i.Br. 1968

Vgl. Manfred Weitlauff, Dalberg als Bischof von
Konstanz und sein Generalvikar Ignaz Heinrich
von Wessenberg, in: Karl Hausberger (Hg.), Carl
von Dalberg, der letzte geistliche Reichsfurst,
Regensburg 1995, 35-37.

Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1,180.

Vgl. Franz Xaver Bischof, Das Ende des Bistums
Konstanz, Stuttgart 1989, 264.

Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 26.



20
21

22
23

24
25
26

27
28
29

30
31

Vgl. Ignaz Heinrich von Wessenberg, Die Folgen
der Sakularisation, Zurich 1807; ders., Der Geist
des Zeitalters. Ein Denkmal des achtzehnten
Jahrhunderts zum Besten des neunzehnten
errichtet von einem Freunde der Wahrheit,
Zirich 1801.

Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 92.
Ebd.

lgnaz Heinrich von Wessenberg, Sammtliche
Dichtungen, Stuttgart 1834-1854, Bd. 4, 36-37.

Vgl. Michael Bangert, Von Rom bis Diisternbrook.
Wessenbergs Reisen: Ideen, Intentionen, Imagi-
nationen, in: Stark / Braun (Hg.), Ignaz Heinrich
von Wessenberg, 81-106.

Vgl. Otto Gilg, Christkatholizismus in Luzern,
Luzern 1946, 192.

Wessenberg, Dichtungen, Bd. 3, 237.

lgnaz Heinrich von Wessenberg, Mittheilungen
Uber die Verwaltung der Seelsorge nach dem
Geiste Jesu und seiner Kirche, 2 Bde., Augsburg
1832, Bd. 2, 3-4.

Erwin Keller, Das Priesterseminar Meersburg zur
Zeit Wessenbergs (1801-1827). Teil 1, in: Freibur-
ger Didzesan-Archiv 97 (1977), 108-207: 193-194.

Ebd., 205.
Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 91.

Wolfgang Miiller, Von Wessenbergs pastoralem
Wollen, in: Oberrheinisches Pastoralblatt 61
(1960), 228.

Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 91.

lgnaz Heinrich von Wessenberg, Der Briefwech-
sel 1806-1848 zwischen Ignaz Heinrich von Wes-
senberg und Heinrich Zschokke. Basel 1990.

Ebd.
Ebd, 216.

lgnaz Heinrich von Wessenberg, Gott und die
Welt, 2 Bde., Heidelberg 1857, Bd. 2, 165.

Ebd., 228.
Ebd., 358.

lgnaz Heinrich von Wessenberg, Das Volksleben
zu Athen im Zeitalter des Perikles, Zirich 1821,
318-319.

Ebd., 229.
Ebd., 241.

32

33

34

35

36

37
38

39
40

4

42
43
44
45
46
47
48

49
50

51
52

53

Wessenberg, Dichtungen, Bd. 4, 375. Vgl. die ein-
drucksvolle Interpretation von Musik und Text
durch den Tenor Peter Schreier und den Pianis-
ten Walter Olbertz, in: Ludwig van Beethoven,
Lieder. Vol. 3, Nr. 18, Berlin Classics 1993.

Fridolin Amann, Die Beziehungen zwischen Sai-
ler und Wessenberg auf Grund von Briefen dar-
gestellt, in: Freiburger Di6zesan-Archiv 69 (1949),
186-203:190.

Ignaz Heinrich von Wessenberg, Uber den sittli-
chen EinfluR der Romane, Konstanz 1826, 24-25.

Vgl. Klaus Oettinger, Ignaz Heinrich von Wessen-
berg. Das literarische Oeuvre, in: Karl-Heinz Braun
(Hg.): Kirche und Aufklarung: Ignaz Heinrich von
Wessenberg (1774-1860). Miinchen 1989, 60-84.

lgnaz Heinrich von Wessenberg, Briefwechsel
mit Zschokke, 122.

Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1,110.

Jean Paul, Levana oder Erziehlehre, in: ders., Samt-
liche Werke, Abtlg. I, Bd. 5., Miinchen 1963, 587.

Wessenberg, Gott, Bd. 2, 237-238.

lgnaz Heinrich von Wessenberg, Die christlichen
Bilder, ein Beforderungsmittel des christlichen
Sinnes, 2 Bde., Konstanz 1827, Bd. 1, 147.

Ebd., Bd.1,103.
Ebd., Bd.1,148.
Ebd., Bd. 2, 587
Ebd., Bd. 1, 220.
Ebd., Bd. 1, 220.
Ebd., Bd. 1, 221.
Ebd., Bd. 1,160.

Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Ubertr.
u. kom. von Adolf Haas, Freiburg i.Br. 1983, 61-66.

Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 10.

Vgl. Karl Foldenhauer, Johann Peter Hebel und
lgnaz Heinrich von Wessenberg als Freunde, in:
Badische Heimat 72 (1992), 570.

Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 40-41.

Lothar van Laak, Die Bild-Macht des erhabenen
Gefiihls. Asthetische Theorie und literarische Pra-
xis des Erhabenen im 18. Jahrhundert, in: Wolf-
gang Braungart / Gotthard Fuchs / Manfred Koch
(Hg.), Asthetische und religiése Erfahrungen der
Jahrhundertwenden, Bd. 1 (Um 1800), Paderborn
1997, 35-60: 46.

Wessenberg, Bilder, Bd. 1,176.



54
55
56
57
58
59
60
61

62

63

65
66
67
68
69

70
n

72
73
74

75
76

Ebd., Bd.1,106.

Ebd., Bd.1,111.

Ebd.

Wessenberg, Mittheilungen, Bd. 1, 198.
Wessenberg, Dichtungen , Bd. 4,170.
Wessenberg, Gott, Bd. 2, 231.

Ebd.

Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 152: ,Diese [die christli-
che Kunst] macht zwar die Schonheit der duRern
Gestalt nicht zu ihrem Hauptzweck, wie die
Kunst der alten Griechen. Doch strebt auch sie
nach Schonheit der Gestalten, so weit diese nur
immer mit der Wahrheit der Darstellung und des
Ausdrucks vereinbarlich ist. Ihr Hauptzweck ist:
Darstellung des Geistes, der Seele, der Triebfe-
der einer Handlung oder einer Person, ihres sitt-
lichen Charakters. Diese Darstellung mag freilich
oft der Schénheit der Gestalten Abbruch thun;
aber sie schlieRt solche nicht aus.

Wessenberg, Bilder, Bd. 2, 413: ,Die Bilder von
der Versuchung [...] sind weit mehr anstoRig als
erbaulich.”

Wessenberg, Gott, Bd. 2, 212-213.
Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 186.

Ebd.,
Ebd.,
Ebd.,
Ebd.,

Bd. 1,187.
Bd.1,150.
Bd.1, 201.
Bd.1,190.

Johannes Klimakos, Die Leiter zum Paradiese. Dt.
Ubersetzung von Raimund F. Kastner, Heppenheim
1987. Der Abt des Sinai-Klosters bietet mit seiner
sog. ,Paradieses-Leiter” ein sehr differenziertes
Modell des Aufstiegs mit zahlreichen padagogi-
schen Hinweisen und spirituellen Ratschlagen.
Er gibt darin zudem zahlreiche Anleitungen zum
Jesus-Gebet und zu verschiedenen Atemibungen.

Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 190.
Ebd., Bd.1,191.

Wessenberg, Gott, Bd. 2, 234.
Wessenberg, Bilder, Bd. 2, 496.

Ebd, Bd. 1, 146. Ubersetzung des lateinischen
Satzes: ,Es ist ein Gott in uns; wenn er sich regt,
erglihen wir”

Wessenberg, Gott, Bd. 2, 239-240.

Ludwig Stockinger, Poetische Religion - Religiose
Poesie: Friedrich von Hardenberg (Novalis) und

77
78

79
80

82
83
84
85

86
87

88
89
90

Joseph von Eichendorff, in: Braungart / Fuchs /
Koch (Hg.), Asthetische und religise Erfahrun-
gen, Bd. 1,167-186: 168.

Ebd., 169.

Vgl. Jutta Osinski, Kunst und Religion in der Spat-
romantik, in: Ebd., 187-200: 195.

Ebd., 199.

Vgl. Adolf Smitmans, Das Ende der christlichen
Kunst?, in: Christoph Dohmen / Thomas Stern-
berg (Hg.), ,[..] kein Bildnis machen®. Kunst und
Theologie im Gesprach, Wiirzburg 1987, 167-174.

So konnte Wessenberg von dem Dichter der Odys-
see als ,dem in poetischem Sinn gottlichen Homer”
sprechen. Vgl. Wessenberg, Bilder, Bd. 1,197.

Wessenberg, Gott, Bd. 2, 237.
Ebd., Bd.1,197.
Vgl. Wessenberg, Mittheilungen, Bd. 2, 3-4.

Wilhelm Schirmer, Wessenbergs religitse Per-
sonlichkeit, in: Internationale Kirchliche Zeit-
schrift 3 (1913) 2, 158-171: 168.

Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 151.

lgnaz Heinrich von Wessenberg, Uber den sitt-
lichen Einfluk der Schaubtihne, Constanz 1825, 61.

Ebd.
Wessenberg, Manuskripte, Bd. 1/1, 126.

Vgl. Hubert Wolf, ... ein Rohrstengel statt des
Szepters verlorener Landesherrlichkeit .. Die
Entstehung eines neuen Rom- bzw. Papstorien-
tierten Bischofstyps, in: Rolf Decot (Hg.), Konti-
nuitat und Innovation um 1803. Sdkularisation
als Transformationsprozess. Kirche - Theologie -
Kultur - Staat [Veroffentlichungen des Instituts
fir Europdische Geschichte. Beiheft 65], Mainz
2005, 109-134.



32

Jahresheft 2024



irche

x
[
(=
>
-
(v
[—
=
=
=
N

katholisches Bistum in Deutschland

Zukunft von Glaube

Julia Knop
150 Jahre alt-




150 Jahre alt-katholisches Bistum in Deutschland: Das ist ein starkes Zei-
chen. 150 Jahre Katholizismus, der sich nicht in den eigenen Widerspriichen
verhakt, sondern aufrechten Herzens und Sinnes und zeitgemé&R Katholi-
zitdt lebt. Doch anstatt zuriickzuschauen auf die vergangenen eineinhalb
Jahrhunderte, wollen Sie nach vorn schauen. Statt Nostalgie vielmehr Auf-
bruch. Zukunft von Glaube - Zukunft von Kirche, war das Thema des Jubi-
laums.! Es ist auch ohne Kirchenkrise, auch jenseits einer Krisenkirche, ein
grolles, spirituell und theologisch forderndes Thema. Auch fiir eine Kirche,
die von aufden betrachtet ziemlich rund lauft und vieles richtig macht, stellt
sich die Zukunftsfrage.

1 Die Krise des Romischen im Katholischen
[}

Als Systematische Theologin bin ich stérker in der Analyse der Gegenwart
und Vergangenheit als in Zukunftsprojektionen zuhause. Ich habe mich in
den letzten Jahren zusammen mit vielen Kolleg:innen mit der Gegenwart und
Vergangenheit meiner, der romisch-katholischen Kirche beschéftigt, mit ihrer
Krise, deren Symptomen und Ursachen. Mittlerweile ist sehr deutlich, dass die
Ursachen dieser Krise weniger im Katholischen als vielmehr im Rémischen
verankert sind. Im Romischen, wie es besonders wahrend der vergangenen
150 Jahre entwickelt und verfestigt wurde, also in Momenten, von denen sich
die alt-katholische Kirche bewusst gel6st und emanzipiert hat.

Einige Stichworte dazu reichen aus: Das romisch-katholische Krisenprofil
grundet kirchenpolitisch zu erheblichen Teilen in der Anpassung der ro-
mischen Kirchenverfassung an absolutistische Systeme, kulminierend in
den Papstdogmen des 1. Vatikanischen Konzils, und theologisch in einer
prekéren Kombination aus Antimodernismus, Klerikalismus und Papismus.
Das romisch-katholische Krisenprofil zeigt sich heute, in Anlehnung an die
Aufgaben des Synodalen Wegs formuliert, in einer problematischen Macht-
organisation, in strukturellem und ideologischem Klerikalismus, in Misogynie
und einer hochproblematischen Sexualmoral.

Es ist dabei immer deutlicher erkennbar, dass die Krise des rémischen
Katholizismus nicht irgendwo am Rande aufbricht, sondern im rémischen



,Markenkern“: in der Uberdehnung des Romischen im Katholischen. Gregor
Maria Hoff hat das kiirzlich in seinem Buch ,In Auflésung - Uber die Gegen-
wart des romischen Katholizismus*? en détail entfaltet.

In der Realitdt kann man zwar dabei zusehen, wie das alte Ideal- oder
Schreckensbild (je nach Perspektive) der ecclesia militans, der societas
perfecta, zerbricht - aber der Streit darum ist noch lange nicht beigelegt.

2 Identitatskrisen und identitdre Versuchungen
([ J

Der Streit um die Krise des Katholischen ist in der rémisch-katholischen
Kirche zugleich ein Streit um die Identitat des Katholischen. Da nimmt es
nicht wunder, dass die derzeitigen inner-romisch-katholischen Konflikte um
Reformen so hart und unerbittlich gefiihrt werden, dass sie so gnaden- und
bisweilen auch so skrupellos ausgetragen werden. Die einen (v. a. in Teilen
des hoheren Klerus) wollen Erneuerung um Gottes Willen verhindern, die
anderen (hierzulande die groRe Mehrheit der Glaubigen®) - halten sie um
der Menschen willen fir alternativlos. Die Geister scheiden sich an einer
Frage, die entgegengesetzte Antworten erhalt: Ist das Momentum der Krise
- klerikaler Machtmissbrauch (sexuell, spirituell, finanziell) - Symptom oder
Fremdkorper, Regel oder Ausnahme des Romischen im Katholischen?*

Wenn es (a) Krisensymptom des Romischen im Katholischen ist (und daran
besteht aus meiner Sicht kein Zweifel), dann kann Uberwindung der Krise
nichts anderes bedeuten als diesen prekdren romischen Identitdtsmarker
abzubauen. Aufbruch erfordert aus dieser Perspektive also einen Bruch mit
der Karikatur, der Uberzeichnung des Rémischen im Katholischen - also
nicht mit der kulturellen rémischen Prigung dieser Konfessionskirche als
solcher, wohl aber mit ihrer Verabsolutierung. Zukunft von Glaube und Kir-
che gibt es meines Erachtens romisch-katholisch nicht ohne eine beherzte
und konsequente Relativierung und Sakularisierung der romischen Institu-
tion und Lehre.

Wenn die Krise (b) mit dem rémischen Markenkern hingegen nichts zu tun
hat, ist das Gegenteil angesagt, ndmlich Starkung dieses rémischen Profils.



Dann geschieht Aufbruch also durch Identitatspflege. Dann liegt die Zu-
kunft von Glaube und Kirche in noch scharferer Abgrenzung gegeniiber al-
len egalitdren Impulsen in Kirche und Gesellschaft, Verfassung und Ethos.
Dann miissen Institution, Amter und Sakramente noch stéirker sakralisiert
und ,entweltlicht®, also ,weltlichen” Mal3stdben und insgesamt aulerkirch-
licher Kritik entzogen werden.

Und je nachdem, wie man den nétigen Aufbruch begreift, ob (a) als heil-
samen Bruch mit pathologischen Formen des Rémischen im Katholischen
oder aber (b) als beAngstigenden Identitatsverlust, wird man eben die der-
zeitigen Ambiguitaten, die Konflikte und Reformdebatten in der romisch-
katholischen Kirche begriiRen und stérken oder aber abwehren und ver-
teufeln. Man wird eine verdnderte Zukunft des christlichen Glaubens in
katholischer Facon fiir moglich und wiinschenswert halten oder aber fiir
unmoglich und ekklesiologisch suizidal.

3 Abschied von kirchlichen Pragungen
[ ]

Welche Zukunft wird Glaube, wird Kirche haben? Es zeichnet sich ab, dass
kirchlich etablierte und insgesamt kirchlich konzipierte Formate des Glau-
bens in unserem Kulturraum immer weiter an Bedeutung verlieren. Die Im-
plosion traditioneller institutioneller Kirchlichkeit ist uniibersehbar, freilich
mit regionalen Unterschieden. Sie wird beférdert durch Sékularisierung, In-
dividualisierung und Pluralisierung. Aber es gibt auch religiose, kirchliche
Faktoren, die die Menschen aus den Kirchen treiben.

In der romisch-katholischen Kirche wird die Implosion des alten Systems
durch mangelnde Bereitschaft und mangelnde Fahigkeit auf Kirchenlei-
tungsebene beschleunigt, die Kirchenkrise tiberhaupt angemessen wahrzu-
nehmen und zu verstehen, Verantwortung zu ibernehmen und die nétigen
Schritte einzuleiten. Vielfach geht es in kleineren Kreisen, engeren Milieus
in den alten Mentalitaten und Strukturen einfach so weiter wie bisher, bis-
weilen sogar noch zentralisierter und noch stérker klerusbezogen als zu ge-
sattigten volkskirchlichen Zeiten.



Wie viel gerade zerbricht und was diese Erosion des Systems romisch-
katholische Kirche fiir andere christliche Kirchen, auch fir die alt-katho-
lische Kirche, bedeutet, wird man erst ex post ermessen kdonnen. Nach
520.000 Austritten allein im Jahr 2022 kann aber kein Zweifel mehr da-
ran bestehen, dass ein Kipppunkt tiberschritten ist. Es ist unter romi-
schen Katholikiinnen nicht mehr begriindungspflichtig zu gehen, viel-
mehr rechenschaftspflichtig zu bleiben, vor anderen wie vor dem eigenen
Gewissen. Das gilt auch fiir hauptamtliche Seelsorger:innen, Religions-
lehrer:innen und die vielen Mitarbeitenden in caritativen Einrichtungen.
Immer mehr treten mit dem Eintritt in die Rente aus ihrer katholischen
Heimat aus.

Der Vertrauensverlust in die kirchliche Institution ist immens. Er wirkt sich
auch auf die Kreditwiirdigkeit eines kirchlich gepragten personlichen Glau-
bens aus. Dass die Leitungselite der Kirche derart diskreditiert ist, bleibt
nicht ohne Riickwirkungen auf Glauben und Leben, Gottes-, Welt- und
Menschenbild vieler Christ:innen - zumindest derer, die sich kirchlich for-
mulierte Glaubenslehren, kirchlich normierte Liturgie, kirchlich definierte
Moralvorstellungen zu Herzen genommen haben; die die institutionell be-
anspruchte Deutungs- und Urteilshoheit tiber Gott, Welt und Mensch ernst
genommen und ihren Glauben und ihr Gewissen daran gebildet haben. Das
Versagen auf institutioneller Ebene kann darum seine destruktive Kraft bis
in die Wurzeln des individuellen Glaubens hinein entfalten - gerade weil in
der romisch-katholischen Welt der ,Kirche®, dem Lehramt, dem Klerus eine
derart hohe Bedeutung zugemessen wird.

Anders gesagt: Die aktuelle Kirchenkrise vieler Glaubiger griindet nicht un-
bedingt in einer Gottes- und Glaubenskrise - aber sie kann genau dazu fuh-
ren. Das scheint gerade bei den hochaffinen (Ex-)Kirchenmitgliedern, bei
engagierten Ehren- und Hauptamtlichen und auch bei Theologiestudieren-
den und -lehrenden der Fall zu sein. Denn ihr Glauben, der Reflexionsgegen-
stand akademischer Theologie, ist ja stark kirchlich gepragt. Aber auch bei
ihnen 16st sich mit der Kreditwiirdigkeit des Kirchlichen das Fundament
einer existenziellen Beheimatung des Glaubens zusehends auf. Das Vor-
schussvertrauen ist verloren, dass die kirchlich erlernten und angeeigneten
Bilder von Gott und der Welt, die kirchlichen Vorstellungen vom Leben und
vom Menschen im Grunde doch stimmig und lebensdienlich sind.



Das akademische Milieu, die Universitat, aber auch Bildungsangebote in
Akademien und Verbanden, kann Raume 6ffnen, um diese Verunsicherun-
gen produktiv werden zu lassen: neu zu denken, anders zu glauben, Altes
infrage zu stellen und Neues zu erproben. Das ist gut und wichtig. Die Un-
gleichzeitigkeiten zwischen eigener Reflexion und Glaubensentwicklung
auf der einen Seite und den Gegebenheiten und Erwartungen in der Pastoral
und den Bistumsverwaltungen bleiben freilich bestehen.

Diejenigen Theologiestudierenden, die nach ihrem Examen in die Pastoral
oder Verwaltung gehen, stehen je nach Region, kirchlicher Kultur und reli-
gionssoziologischer Situation ihrer Arbeitsstelle vor der Herausforderung,
einen Katholizismus zu stlitzen und katechetisch, liturgisch, seelsorglich zu
~bedienen, der sie selbst nicht mehr tragt.

4 Anders katholisch sein
[}

Vielleicht stellt sich das in der alt-katholischen Welt (noch) etwas an-
ders dar. Vielleicht gelingt es dort noch und weiterhin, kirchlich tradierte
Gottesbilder und Glaubensformen dynamisch zu bewahren, kritisch wei-
terzuentwickeln, lebbar zu halten. Die alt-katholische Kirche hat vielleicht
mehr Ubung darin, sieht sich stérker als die rémisch-katholische Kirche
ermichtigt und beauftragt, Tradition aktiv und synodal zu gestalten. Es
ist gut, dass es das gibt: einen ernsthaften, partizipativen, zeitgemafRen
Katholizismus. Es ist gut, dass es die alt-katholische Kirche gibt. So gibt
es Inseln eines lebensforderlichen Katholizismus, kirchliche Raume, in
denen der alte Satz ,Glaube ja, Kirche nein® eine echte Alternative findet,
in denen man sagen kann: ,Ja, katholisch geht auch im 21. Jahrhundert
noch in einem kirchlichen Format.”

Aber es ist eben auch ein Faktum, dass ein kirchlich geformtes Christen-
tum in unserer Gesellschaft insgesamt auf dem Riickzug ist. Von den
520.000 Christ:innen, die 2022 die rémisch-katholische Kirche in Deutsch-
land verlassen haben, sind hochstens ein paar hundert alt-katholisch ge-
worden, statistisch vielleicht eine:r von 2.000. Die allermeisten ehemaligen
Mitglieder der rémisch-katholischen Kirche suchen keine Zuflucht in der



alt-katholischen Schwesterkirche. Ihr Ausbruch aus der einen wird nicht
zum Aufbruch in die andere katholische Kirche. Er bleibt eine Kirchen-
flucht. Diese Menschen suchen offenbar in keiner Kirche mehr Zuflucht.

Das mag an mangelnder Bekanntheit der alt-katholischen Kirche liegen, die
im Prinzip iberall in der Diaspora ist - und sicher auch daran, dass das
soziale, alltagspriagende Moment, das viele in der romisch-katholischen Ge-
meinde vor Ort gehalten hat und weiter hélt, in der alt-katholischen Kirche
anders formatiert ist, stirker punktuell und entscheidungsbezogen wirk-
sam wird. Das Zentrum des Gemeindelebens, Quelle und Héhepunkt des
kirchlichen Lebens ist tatsachlich der Sonntagsgottesdienst.

Das entspricht zwar theologisch und pastoral genau dem, was ekklesiolo-
gisch als Ideal gedacht wird.® Aber es ist keine gewohnte oder attraktive
Realitét fiir romische Normal-Katholik:innen mehr. Durchschnittlich neh-
men nur 5% der Kirchenmitglieder sonntags an der Eucharistiefeier teil. Die
allermeisten organisieren ihren Sonntag schon lange jenseits von Kirche
und Gottesdienst - die einen aus Uberdruss, die anderen aus Entfremdung
und viele der vormals Hochengagierten mittlerweile aus Wut. Kirche ist
kein Normalfall und auch kein Idealbild des Christseins mehr.

5 Abschied von kirchlichen und
e theologischen Eindeutigkeiten

Auch konfessionelle Eindeutigkeit ist nur noch um den Preis der Freiheit der
Glaubigen oder des Realitatsverlustes zu konstruieren. Die identitaren Ver-
suchungen in Politik, Kultur und Religion sind ja bei aller realen Gefahr, die
von ihnen ausgeht, zunachst Indizien dafiir, dass das, was diese Krafte gera-
dezu trotzig behaupten, namlich Eindeutigkeit, Einheitlichkeit, Einstimmig-
keit, keine Zukunft mehr hat und schon in der Gegenwart eine Illusion ist.

Sich selbst in vielen Méglichkeiten zu denken, viele verschiedene Rollen
im eigenen Kopf und eigenen Leben Ubereinander und alle zusammen
unter den eigenen Hut zu bringen, zeitlich und raumlich maximal flexibel
und wenigstens digital iberall und nirgends gleichzeitig sein zu kdnnen:
Das sind ja die anstrengenden Freiheiten und zugleich die wunderbaren



Herausforderungen unserer Existenz im 21. Jahrhundert. Phasenweise mag
alles ganz gut zusammenpassen, Lebensform und Wohnort, Beruf und Kir-
chenzugehorigkeit, Freundschaften und Familienbezug. Aber spitestens in
biographischer Ausdehnung ist das Leben heutiger Menschen bunter und
weniger eindeutig als vormals. Selbst fir stabile Geister und Gewohnheits-
tiere wird es zunehmend anachronistisch, ein-fach, ein-deutig, ein-dimen-
sional zu leben, zu fithlen und zu denken. Warum sollte dies im Glauben
anders sein?

Es ist auch im Glauben so: Es ist nicht mehr ein-fach, nicht mehr ein-deu-
tig und schon gar nicht ein-dimensional mdéglich, Christ:iin zu sein. Auch
konfessionelle und religiose Eindeutigkeiten, konfessionelle und religiose
Abgrenzungen sind irgendwie von gestern. Damit hangt vielleicht auch das
abnehmende Interesse junger Theolog:innen an 6kumenischen Fragen zu-
sammen. Das Format ,Konfession“ - diese vermeintlich eindeutige Verbin-
dung von Glaubenslehren und Glaubenspraxis, gemeindlicher Zugehorig-
keit und Gottesdienst - iiberzeugt viele nicht mehr. Konversion ist out.”

Das zeigt sich auch im Theologiestudium. Die jeweilige Konfession bestimmt
natirlich weiterhin die Herkunft und Pragung der Studierenden. Aber sie
dient immer weniger dazu, (exklusive) Wahrheitsanspriiche zu formulieren.
Fir heutige Theologiestudierende sind die groRen kontroverstheologischen
Debatten der Theologiegeschichte, ob es nun um Nicaea und Chalcedon, um
Trient oder um das 1. Vatikanische Konzil geht, dogmenhistorische Frage-
stellungen. Sie miissen sich die Fragen, die in den entsprechenden lehramt-
lichen Entscheidungen dogmatisch ,gelost®, argumentativ bewaltigt oder
zumindest autoritativ beantwortet werden sollten, erst intellektuell aneig-
nen. Es sind nicht ihre eigenen religidsen Fragen oder Probleme. Sie haben
keinen Antwort- oder Losungsbedarf dafiir. Und sie staunen tiber die Verve,
mit der seinerzeit um Gottheit und Menschheit Jesu, Gnade und Rechtferti-
gung, Liturgie und Sakramente - und auch um den Jurisdiktions- und Lehr-
primat des Papstes gestritten wurde.

Sie sind zugleich sehr sensibel und skeptisch gegeniiber lautstark vorge-
tragenen Eindeutigkeiten. Sie interessieren sich fiir vergessene und solida-
risieren sich mit verdrangten Traditionen. Sie sind empfanglich und expe-
rimentierfreudig gegeniiber neuen Gottesdienstformen. Diese Bereitschaft,



mit Ambiguitédten gelassen(er) und konstruktiv(er) umzugehen, andere Le-
bensoptionen als die eigenen kennenzulernen, auszuprobieren, Wokeness
und Solidaritat zu leben und dieses wunderbar uneindeutige Durcheinander
nicht nur zu ertragen, sondern zu geniefRen, ist sicher ein Merkmal (des wa-
chen Teils) dieser Generation. Es ist aber auch schlicht eine Notwendigkeit
unserer Zeit und deshalb Gott sei Dank keine reine Generationenfrage.

6 Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft von Glaube
e und Kirche: (auch) eine Generationenfrage

Wenn es um konfessionelle (Un-)Eindeutigkeit und einen konstruktiven
Umgang damit geht, ist von Fulbert Steffensky, einem Vertreter einer ganz
anderen Generation, manches zu lernen. Anlasslich seines 90. Geburtstags
und des 20. Todestages seiner Frau Dorothee Sélle war im Jahr 2023 viel von
ihm zu horen und zu lesen. In einem Vortrag® unterschied er verschiedene
Phasen seiner Kirche und seiner eigenen Kirchlichkeit: die romisch-katholi-
sche Welt, in die er hineingeboren und -sozialisiert wurde, die er auch noch
nach dem Krieg in 13 Klosterjahren erlebte, dann seine mittleren Jahre, die
Jugendzeit seiner Kinder, immer noch in einer gewissen Kontinuitat zum
Fritheren, und schlieRlich, deutlich anders, das Heute, die Gegenwart von
Glaube und Kirche und die Frage, wie ihre Zukunft sein kdnnte.

Was ,frither” und ,heute“ fundamental voneinander unterscheidet, hat sei-
ner Ansicht nach mit einem grundsatzlich verdnderten Umgang mit Ein-
deutigkeit zu tun. Um Glaube und Kirche der ersten Halfte seines Lebens
zu beschreiben, wahlt er die drei Begriffe Geschlossenheit, Ganzheit und
Fraglosigkeit. Er sieht, zumal aus der Perspektive des Konvertiten, der sich
neben dem romisch-katholischen auch den evangelischen Dialekt des west-
lichen Christentums angeeignet hat, die Grenzen dieser alten Welt sehr ge-
nau. Aber er anerkennt auch den Trost des ,alten®, vergangenen kirchlichen
Glaubens und der Stabilitat, die er bot.

Glaube und Kirche waren seinerzeit schlichtweg nicht voneinander zu tren-
nen. Wir mogen heute separat nach der Zukunft des Glaubens einerseits
und der Zukunft der Kirche andererseits fragen. In der Vergangenheit hitte
eines gereicht - da gab es keinen Glauben ohne Kirche. Die Kirche war der



Glaube. Dieser kirchliche Glaube ,war glaubhaft, weil er von so vielen ge-
tragen wurde. [...] Der Glaube kommt auf Dauer nicht ohne Kirche aus; nicht
ohne eine Gruppe, in der Menschen ihre Uberzeugung teilen, miteinander
ein Bekenntnis haben; ein Bekenntnis, das sich nicht nur in Sdtzen abspiel-
te, sondern in vielen Gesten, Auffithrungen und Inszenierungen seine Ge-
stalt findet.”

Steffensky sieht sehr klar, dass diese unhinterfragte Einheit von Glaube und
Kirche Vergangenheit ist. Die Gegenwart kann einen derart kirchlich durch-
pragten Glauben nur noch punktuell oder auf Zeit fiir kleine Gruppen bieten.
Aber dessen Selbstverstandlichkeit ist passé. Und wenn es heute noch da
und dort passt, dann nicht mehr, weil dies noch normal wére, sondern weil
grolRes Engagement, personliche Entschiedenheit und soziale Verlasslich-
keit dahinterstehen. Er betrauert ehrlich den Verlust dieser alten Kirchen-
welt, ohne sie anachronistisch wiederbeleben zu wollen: ,Ich gestehe, dass
ich manchmal Heimweh empfinde nach jenem alten Haus, in dem alles sei-
nen Ort, seine Zeichen und seine Erklarung hatte. [...] nach jener Welt, in der
man nicht immer vollstdndiger Autor seiner selbst sein musste und in der
man sich fraglos bergen konnte in den Glauben der Toten und der lebenden
Geschwister; beten und singen konnte mit der Stimme und den Liedern, die
heilig waren, weil so viele vor uns sie geheiligt hatten; die wahr waren, weil
so viele vor uns sie fiir wahr gehalten haben.°

7 Entfremdung und Aufbruch
[ J

Diese Ganzheit, Geschlossenheit und Zweifelsfreiheit religioser Welten und
kirchlicher Glaubensformate gibt es in unserem Kulturkreis nicht mehr -
Gott sei Dank! Versuche, sie kiinstlich zu revitalisieren, erweisen sich als
realitatsblind. Sie wéren tiberdies straflich unkritisch gegentiber dem vielfa-
chen Schaden, den solche geschlossenen, klerikal gesteuerten, in der Wur-
zel missbrauchlichen Kirchenwelten angerichtet haben, gegeniiber ihren
Abgriinden, in die so viele gestiirzt sind. Was den einen Heimat und Himmel
war, war oder wurde den anderen fremd und manchen von ihnen zur Hoélle
auf Erden.



Vielleicht sind die Entfremdungsphinomene, die hunderttausendfachen
romisch-katholischen Kirchenaustritte bei nur wenigen Konversionen nur
die eine, die sichtbare Seite eines viel umfassenderen Phanomens, nam-
lich einer grundséatzlichen Entkopplung von Glaube, Kirche und Konfession.
Vielleicht ist dies der Beginn einer weitreichenden Entkirchlichung des
Christentums. Die Verkniipfung von Bekenntnis und Zugehorigkeit, die in
der Vergangenheit eng miteinander verflochten waren, und zwar in jeder
Konfessionskirche, ist gelockert, gelost, musste manchmal notgedrungen
zerschlagen werden.

Als finanziell potente und selbstgewisse GroRen, als Tragerinstitutionen fur
Bildung und Caritas, werden die beiden grofRen Kirchen sicher noch eine
Weile ihr Standing in unserer Gesellschaft behaupten. Aber ihr Einfluss auf
den Glauben und das Leben der Glaubigen wird sicher mit groRer Geschwin-
digkeit abnehmen. Die individuelle Entkirchlichung des Glaubens wird im-
mer weiter voranschreiten. Die alten Signale von Ganzheit, Geschlossen-
heit und Fraglosigkeit, die ja nicht nur (neutral) konfessionelle Identitét,
sondern vor allem konfessionelle Abgrenzung markierten, werden immer
weniger einleuchten und Uberzeugen. Im romischen Katholizismus ist das
derzeit fast lehrbuchartig zu studieren, aber es wird in Variationen vermut-
lich auch die anderen christlichen Kirchen unseres Kulturkreises betreffen.

8 Vormittag, Mittag und
e Mittagskrise des Christentums

Tomas Halik, ein tschechischer Soziologe und Theologe und spiritueller
Vordenker neuer Formen des Katholischen, hat im Jahr 2022 das Buch ,Der
Nachmittag des Christentums. Eine Zeitansage" verdffentlicht. Darin greift
er weiter aus als Fulbert Steffensky. Er bezieht sich nicht nur auf seine per-
sonliche Lebens-, Glaubens- und Kirchengeschichte, sondern auf die ganze
Christentumsgeschichte. Diese Geschichte unterteilt er, angelehnt an Carl
Gustav Jung, in Tageszeiten: Der lange Vormittag des Christentums reicht
demnach bis in die Vormoderne hinein. Er ist geprégt von einer intensiven
Verflechtung von Religion, Kultur und Politik. Das ist die Christianitas, die
homogene christliche Gesellschaft, in der politische und religiése Krafte
miteinanderwirken und oft sogar identisch sind. Sie zerbricht, je deutlicher



Religion und Politik auseinandertreten: im Investiturstreit, dann mit der
Pluralisierung des westlichen Christentums im 16. Jahrhundert und schlief3-
lich seit dem 19. Jahrhundert durch die konsequente Trennung von Kirche
und Staat und die Freisetzung echter Sakularitat.

Diese alternativen Christentiimer, die westlichen Konfessionen der Neuzeit,
sind ganz ahnlich geformt wie die Kirche, die Steffensky in seiner Jugend ken-
nengelernt hat. Irritierend ist nur, dass es nun mehrere geschlossene, fraglose
Ganzheiten und Milieus nebeneinander gibt. Aus Religion wird in der Neuzeit
Konfession, aus dem Christentum im Singular konkurrierende Christentiimer
im Plural. Den Anspruch auf Ganzheit, Geschlossenheit und Fraglosigkeit er-
heben sie weiter - aber nun jede Kirche fir sich und gegen die anderen.

Insbesondere der Katholizismus avanciert nun zur Gegenkultur: Katholisch
zu sein, bedeutet jetzt, gegen die aufblithenden Naturwissenschaften, gegen
industrielle Entwicklungen zu sein, gegen Kultur und Gesellschaft, gegen
die konstruierten -ismen des langen 19. Jahrhunderts: gegen den Protestan-
tismus, den Modernismus, den Kommunismus, den Szientismus, bald auch
den Sakularismus. Die romische Kirche versteht sich in dieser Zeit als ex-
klusive Heils- und Wahrheitsinstanz. Sie nutzt ihre institutionelle und dok-
trinelle Gestalt - und auch die politischen und technischen Errungenschaf-
ten ihrer Zeit - zur Kontrolle nach innen und zur Abgrenzung nach auRen.
So wird die romische Kirche im 19. Jahrhundert zur Gegengesellschaft.

Das ist in Haliks Diktion der Mittag des westlichen Christentums, die hitzige
Phase, in der die Gemiiter am stérksten in Wallung geraten. Es ist die Zeit,
in der der Altkatholizismus entsteht. Das alt-katholische Christentum kann
in diesem Sinne auch als Versuch verstiandlich werden, aus dieser Uber-
hitzung heraus hin zu einem zeitgemé&fRen, konstruktiven Katholizismus zu
finden. Fiir die romisch-katholische Kirche wurde die Mittagskrise hingegen
zum Kipppunkt. Die Spirale der Eindeutigkeit wurde tiberdreht. Im Laufe der
150 Jahre, auf die das alt-katholische Bistum zuriickblicken kann, verlor die
ideologisch hochgeriistete roémisch-katholische Institution in immensen
Schiiben an moralischer Prage- und kultureller Bindekraft.

In der Mittagskrise zeigt sich fiir Halik, was passiert, wenn die Universali-
tat und Integrationskraft, die die katholische Kirche in vormodernen Zeiten



tatsichlich entfalten konnte, partikular werden. Was vormals Gemeinschaft
stiften sollte: das gemeinsame Bekenntnis, der gemeinsame Wertekodex,
allgemeines Recht und allgemeinversténdliche religiose Symbolik, wurde
zum Moment der Unterscheidung, der Abgrenzung, des Rechthabens, des
Besserwissens.

In der Mittagshitze geht es, anders noch als am spéten Vormittag, nicht mehr
darum, katholisch, also umfassend und verbindend zu sein. Es geht nun da-
rum, katholisch im konfessionalistischen Sinne zu sein: inhaltlich und ins-
titutionell eindeutig abgegrenzt von anderen Christentimern. Katholizitat
wird zum Herrschaftsinstrument und Einheitlichkeit und Eindeutigkeit
zum romischen Konfessionsmerkmal. Einheit (der Kirche), Einheitlichkeit
(ihrer Praxis) und Eindeutigkeit (ihrer Lehre) konnen aber, je langer, desto
mehr, nur noch theoretisch bzw. auf einer dulReren Ebene hergestellt und
behauptet werden. Machtformig gestiitzt, ist es nur noch ein kleiner Schritt
in religiose Fundamentalismen und politische Autoritarismen. Das sehen
wir gegenwartig nicht nur an den Randern der Kirche.

9 Anbrechender Nachmittag
[ ]

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft von Glaube und Kirche, Phasen der
individuellen Glaubens- und Kirchengeschichte, und Vormittag, Mittag bzw.
Mittagskrise und Nachmittag des Christentums: Ob man nun systematisch-
theologisch oder biografisch (Steffensky) oder christentumsgeschichtlich
(Halik) ansetzt: der Kipppunkt der Krise, dem eine neue Zeit, eine andere
Weise zu glauben und Kirche zu gestalten, folgen miisste, wird in diesen
Referenzen ganz dhnlich bestimmt:

Das integrative Potenzial des Katholischen mutiert nach dem Ende der
Christianitas zum politischen Integralismus, seine universale Weite zu par-
tikularistischer Enge, sein intellektueller Ausgriff auf Gott und die Welt zum
Denken mit Scheuklappen, sein Denken zur Definition und sein Rechtsbe-
wusstsein zu Legalismus, wo Katholizitat keine Haltung, sondern eine Form,
keine Kultur, sondern eine Religion, kein soziales, sondern ein autoritéres
Gebilde meinte.



Katholizitat erstarrt, wo sie zum Katholizismus und die katholische Kirche
zur Konfession wird, aber genau das, namlich Konfession, unter keinen Um-
stinden sein will: eine zeitgebundene und zeitgemal} zu gestaltende Mog-
lichkeit, dem christlichen Glauben Gestalt, Rdume und Praxis, Worte und
Symbole zu geben. Katholizitat erstarrt, wo sie ihre eigene, Konfession ge-
wordene Gestalt sakralisiert, wo sie Lehre und Kult, Amter und Institution
religios iiberhoht, enthistorisiert und so der Kritik und Erneuerung entzieht.
Das aber diirfte die Urversuchung des Romischen im Katholischen sein,
nicht des Katholischen schlechthin.

Tomas Halik geht, wenn er den Nachmittag des Christentums in den Blick
nimmt, insgesamt {iber traditionelle konfessionelle Grenzen hinaus, seien
diese nun tiber Lehren oder Zugehorigkeiten oder Liturgien definiert. Wenn
er von Katholizitat spricht, meint er keine konfessionellen Milieus und kei-
ne konfessionalistischen Heils- und Wahrheitsanspriiche. Er unterscheidet
nicht zwischen Mitgliedern verschiedener Konfessionskirchen oder zwi-
schen Konservativen und Liberalen. Er unterscheidet stattdessen zwischen
Wissenden und Suchenden, zwischen denen, die meinen, eindeutige Ant-
worten zu haben, und denen, die fragen.

Die entscheidende Differenz ist bei ihm also nicht Zugehorigkeit oder Ab-
standigkeit zu einer Konfession oder Religion, Glaube oder Unglaube, Recht-
glaubigkeit oder Haresie, sondern die Haltung, aus der heraus ein Mensch
mit Gott und der Welt umgeht, wie er auf sie zugeht. Da gibt es religidse
Hardliner und religios Suchende, atheistische Bekenner und zweifelnde
Skeptiker. Aber die Suchenden aller Traditionen, mit und ohne religidsen
Hintergrund, sind Halik zufolge einander niher, verwandter, sie konnen ei-
nander oft besser verstehen und unterstiitzen als die verschiedenen ,Lager”
innerhalb ein und derselben Konfession.

Inmitten der Kirchen- und Kulturkdmpfe unserer Zeit ist das plausibel. In,
besser gesagt: zwischen allen Konfessionen und Religionen gibt es die unse-
ligen Koalitionen der ewig Gestrigen, die sich vor jeglicher Diversifizierung
ihres Bekenntnisses fiirchten und in eindeutigen Ordnungen, insbesondere
in politisch (-autoritar)en und (bindren und hierarchischen) Geschlechter-
ordnungen, Heil zu finden glauben.



Was kann dann noch Kirche sein? Welche und wie viel Kirche braucht es
dann noch? Welches und wie viel konfessionelles Profil braucht es dann
noch? Als Ort der Begegnung, des Gottesdienstes, der religiosen Bildung,
werden Kirchen auch in Zukunft wichtig sein. Auch als Sprach- und Symbol-
welten, als Deutungsreservoir der vielfaltigen christlichen Traditionen sind
die Konfessionen wichtig. Denn Religion und Spiritualitdt braucht Konkre-
tion. Aber als Format weltanschaulicher, kultureller und politischer Abgren-
zung, als Behorde zur Regulierung des Glaubens und zur Beurteilung des
Verhaltens diirften die Konfessionskirchen ausgedient haben. Von dieser
Form institutionalisierter Ekklesiologie distanzieren sich die Menschen in
Scharen. Das weisen sie, je langer, desto deutlicher, empért und entschieden
in die Schranken.

10 Anders katholisch werden
(]

Wie mag es weitergehen? Vermutlich verlaufen die Klarungsprozesse,
welche Art (Konfessions-)Kirche und wie viel davon es braucht, um heute
und morgen gut und gern Christ:in zu sein, in der erschiitterten romisch-
katholischen Welt derzeit intensiver als in der behiiteter wirkenden alt-
katholischen Welt. Denn der Klarungsbedarfist in der rémisch-katholischen
Welt nicht abstrakt und allgemein, sondern aus der Not geboren. Romische
Katholik:innen haben vermutlich grofReren Nachholbedarf an religidser
Emanzipation und Souveranitat. Aber sicher stellt sich die Frage, welches
kirchliche Format dem eigenen Christsein gut tut, auch heutigen alt-katholi-
schen Christ:innen. Sie ist Teil einer bewussten Beschéftigung mit der eige-
nen kirchlichen Herkunft und Beheimatung, Denk- und Gestaltungsaufgabe
der Gegenwart und der Zukunft.

Sich einer christlichen Gemeinde oder Gemeinschaft anzuschlieRen, kann
dartiber einen anderen Charakter bekommen: Es muss nicht mehr das
starke Statement sein, die Konversion, der bewusste Wechsel der Zugeho-
rigkeit und Verbindlichkeit. Sondern man findet womdglich einen Ort oder
eine Gemeinschaft, in der man christlich wachsen, in der man spirituelle
Erfahrungen machen und gute soziale Erfahrungen machen kann. Einen
Raum oder eine Gruppe, in der konfessionelle Grenzen fluide geworden



und kein Selbstzweck sind. In der Konfessionalitdt als solche nicht so
wichtig ist. Mit der es auch Verbundenheit auf Zeit geben darf.

Zukunft des Glaubens, Zukunft der Kirche: Um diese Zukunft gut zu gestal-
ten, wird es elementar wichtig sein, solche (sozialen) Raume offenzuhal-
ten, zu bewohnen und nattirlich auch zu renovieren, weil es Glaube auch
in Zukunft nicht formlos, ortlos oder wahllos geben wird. Aber vielleicht
gelingt es, solche Orte und Gemeinschaften immer starker als Knoten-
punkte eines pluralen, entwicklungsbereiten Netzwerkes zu gestalten, in
dem Konfession mehr tiber Herkunft als tiber Zukunft, mehr {iber das Ge-
wordensein als iiber das Werdenkénnen der einzelnen Christ:innen sagt.
Wo Konfession ein Dialekt ist, der konkretisiert, was abstrakt verblassen
und individualisiert verschwinden wiirde. Katholisch daran kénnte und
sollte das Verbindende sein, das integrative, inklusive Moment, die GroRe
und Weite eines Gottesglaubens, dessen Grundintuition der Respekt vor
der Wiirde alles Lebendigen ist.

Prof. Dr. Julia Knop ist Professorin fiir Dogmatik an der Katholisch-Theo-
logischen Fakultdt der Universitdt Erfurt.



Anmerkungen

1

Der vorliegende Text ist die leicht Gberarbeitete
Fassung meines Vortrags beim Festakt 150 Jahre
alt-katholische Kirche am 31.8.2023 in Bonn. Der
Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten.

Gregor Maria Hoff, In Auflésung. Uber die Gegen-
wart des romischen Katholizismus, Freiburg i.Br.
2023.

Das hat die jlingste Kirchenmitgliedschaftsunter-
suchung KMU VI, an der erstmals auch romisch-
katholische Christ:innen befragt wurden, deutlich
gezeigt, vgl. hier: Reformerwartungen: So kann
sich Kirche 2024 neu erfinden - KMU 6, https://
kmu.ekd.de/kmu-themen/reformerwartungen
(Aufruf: 4.3.2024).

Vgl. dazu Julia Knop, Wie geht es weiter - in der
katholischen Kirche? I. Synodale Wege. Von Pro-
blemen, Problemlésungs- und Problemlésungs-
verhinderungsversuchen, in: Martin Durnberger
(Hg.), Wie geht es weiter? Zur Zukunft der Wis-
sensgesellschaft (=Salzburger Hochschulwochen
2023), Innsbruck 2023, 39-57.

Vgl. auch: Julia Knop, Anders katholisch werden.
Mogliche Wege aus der Kirchenkrise, in: Herder
Korrespondenz 77 (2023) 2, 30-32; dies., Pre-
kare Normalitaten in der katholischen Kirche, in:
Lebendige Seelsorge 74 (2023) 3,198-203.

6

9
10
1

1. Vatikanisches Konzil, Konstitution Sacrosanctum
Concilium (4.12.1963), Nr. 10: ,Dennoch ist die
Liturgie der Hohepunkt, dem das Tun der Kirche
zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre
Kraft strémt. Denn die apostolische Arbeit ist
darauf hingeordnet, dass alle, durch Glauben und
Taufe Kinder Gottes geworden, sich versammeln,
inmitten der Kirche Gott loben, am Opfer teilneh-
men und das Herrenmahl genieRen. [...] Aus der
Liturgie, besonders aus der Eucharistie, flieRt uns
wie aus einer Quelle die Gnade zu; in hochstem Mal%
werden in Christus die Heiligung der Menschen und
die Verherrlichung Gottes verwirklicht, auf die alles
Tun der Kirche als auf sein Ziel hinstrebt.*

Vgl. dazu Julia Knop, Begriff und Bedeutung,
Grenzen und Chancen der Konfessionskunde
heute, in: Materialdienst des konfessionskundli-
chen Instituts Bensheim 74 (2023), 200-203: 200.

Fulbert Steffensky, Eine Reise durch meine religio-
sen Welten (5.7.2023), www.feinschwarz.net/reise-
durch-meine-religioesen-welten/ (Aufruf: 4.3.2024).

Ebd.
Ebd.

Tomas Halik, Der Nachmittag des Christentums.
Eine Zeitansage, Freiburg i.Br. 2022.



50

Jahresheft 2024



Jan Loffeld

Wenn christliche Codes

nicht mehr gekannt werden...

Uberlegungen zu einer kiinftigen Zeugnisgestalt

des Christentums

Affiigem =2t —




-I Das Christentum
e zwischen Vergessen und Erinnern

Am Beginn soll eine kleine Begebenheit aus Utrecht stehen. Die Stadt,
Namengeberin der ,Utrechter Union®, ist vielkonfessionell, vor allem aber
religionsplural, und gleichzeitig machen die Konfessionslosen auch hier
mittlerweile die deutliche Mehrheit aus.! Um sich einen kurzen Einblick in
die Art solcher Konfessionslosigkeit zu ermoglichen, hier ein kurzes Bei-
spiel: Kiirzlich unterhielten sich im Belgischen Biercafé in Utrecht, das in
einer der ehemaligen katholischen Innenstadtkirchen - der fritheren alt-
katholischen Kirche Maria Minor - untergebracht ist, junge Leute Uiber die
noch an den Winden verbliebenen Heiligenfiguren von Willibrord und
Bonifatius. Der eine miisse Mohammed sein, den anderen kenne man nicht.
Eine dhnliche Geschichte ereignete sich vor einigen Jahren in einer Kirche
in Ostdeutschland. Wahrend der Kirchenbesichtigung einer Schulklasse er-
schrak eine Schiilerin: ,Wer ist denn der nackte Mann da oben am Kreuz?*

Die religios-sdkularen Orientierungstypen der aktuellen Kirchenmitglied-
schaftsuntersuchung (KMU) VI,? die 2022/23 erstmals in Kooperation zwi-
schen der EKD und der DBK durchgefiihrt wurde, lassen sich auch danach
unterscheiden, inwieweit Menschen tiberhaupt noch eine substanziell-
religiose Sprache in Symbolen, Metaphern, Worten und Bildern sprechen
bzw. verstehen.® Religiose und kirchliche Codes bzw. ihr Gebrauch und Ver-
stehen verschwinden immer deutlicher im Vergleich der Typen untereinan-
der sowie im diachronen Vergleich mit anderen Studien durch das schnelle
Driften zu den ,Sakularen® (56%) hin, wobei auch das Mindset von 9% der
~distanziert Kirchlichen” bereits als sdkular bezeichnet werden kann. Letz-
tere beiden Gruppen bilden zudem die jiingsten Kohorten.

Der ehemalige Nimweger Praktische Theologe Hans van der Ven be-
schreibt dazu schon 1993: ,Religidose Codes befinden sich im Bewusstsein
der Menschen, zumindest in dem Ausmalde, wie die religiose Tradition
hierin ihren Niederschlag gefunden hat. Verschwinden sie daraus, dann
verschwindet auch die Moglichkeit des Erlebens und Verstehens von re-
ligiosen Zeichen.” Eine Allensbach-Untersuchung hat diesen Prozess fiir
Deutschland 2021 untersucht und konstatierte einen Dreischritt: Nach dem
Aufgeben substanziell religiéser Uberzeugungen und einem eventuellen



Kirchenaustritt ist die christliche Kulturtradition dasjenige, was noch am
langsten gekannt und geschéatzt wird. Der Abschied hiervon ist der letzte
Schritt der Distanzierung.® Aber auch dieser ist, wie zuletzt die KMU VI ge-
zeigt hat, in vollem Gange und wird zugleich derzeit kirchlich noch forciert.
Ein schones Beispiel fiir diese Prozesse lasst sich alle Jahre wieder an Weih-
nachten beobachten: die alten, christlichen Weihnachtslieder werden noch
gekannt, doch - etwa in Stadien in Koln oder Berlin - immer mehr durch
andere Texte bzw. Songs iiberlagert. Ahnliches lasst sich schon langer in
der Sakramentenkatechese oder der Kasual-, besonders der Trauerpasto-
ral erleben: Traditionen brechen ab, werden schnell durch Anderes ersetzt
und religiose bzw. liturgische Sprachcodes nicht mehr gekannt. Gleichzei-
tig werden religionspadagogisch Konfessions- und Religionslosigkeit zum
~-Normalfall“®

Wie kann man diese Prozesse kulturwissenschaftlich deuten? Aleida Ass-
mann hat vor einiger Zeit innerhalb eines sehr lesenswerten Bandes iiber
kulturelle ,Formen des Vergessens® nachgedacht.” Sie pragt hier unter ande-
rem den Begriff des ,Verwahrensvergessens: ,Zwischen dem aktiven Erin-
nern und dem vollstdndigen Vergessen gibt es noch eine Zwischenstufe: das
Verwahrensvergessen, das ich mit der Existenzform im Archiv gleichsetze.
[...] Die Archivmaterialien befinden sich sozusagen in einem Purgartorium
zwischen dem Inferno des Vergessens und dem Paradiso des Erinnerns; sie
warten darauf, dass Spezialisten, Journalisten oder Kiinstler kommen, die
in diesem Fundus Ausgrabungen machen, etwas entdecken und es ins all-
gemeine Bewusstsein zuriickholen. Das tun sie, indem sie es in einen neuen
Kontext stellen und fiir die Gegenwart mit neuer Bedeutung aufladen.”

Diese Prozesse des Erinnerns dessen, was das kulturelle Geddchtnis ins
Archiv des Verwahrensvergessen abstellt, sind hoch instruktiv, will man
eine Gegenwartsbeschreibung des postkonfessionellen Christentums in-
mitten sdkularisierter - also die christlichen Codes vergessenden - Kulturen
versuchen. Denn auch das Erinnern findet statt, &hnlich, wie es Assmann be-
schreibt. Es geschieht freilich bisweilen zynisch und sarkastisch, was man
aufgrund der aktuellen und langen kirchlichen Schuldgeschichte sicherlich
niemandem verdenken kann. Manche neurechte politische Bewegungen er-
innern sich auRerdem an die Rede von einem ,christlichen Abendland“ und
instrumentalisieren diese fir ihre fremdenfeindliche Agenda.



Aber Erinnerung passiert auch konstruktiv. Vermutlich dort, wo das Ver-
wahrensvergessen bereits starker beansprucht ist, umso mehr. Dazu vier
Beispiele:

Im schwedischen Nationalmuseum in Stockholm wird eine Ausstellung
mit christlicher Kunst erdffnet. Man bittet zur Ausstellungseréffnung
einen katholischen Pfarrer, damit er in die Bedeutung und den Ent-
stehungshintergrund der Kunstwerke einfiihrt, da sie von den meisten
Besucher:innen nicht mehr ,gelesen” werden konnen.

Ein zweites Beispiel ist prominent: The Passion, das cineastische Auffiih-
ren der Passion Christi in der Karwoche als TV-Event vor einer aktuellen
Innenstadtkulisse. Seit einigen Jahren in England und den Niederlanden
mit sehr groRer Zuschauerzahl praktiziert, wird sie 2024 zum zweiten
Mal in Deutschland, diesmal in Kassel, aufgefiihrt.° In den Niederlanden
wird seit 2022 sogar eine Fortsetzung zu Himmelfahrt durchgefiihrt, die
vor allem Themen wie ,Vertrauen‘ oder ,Alles wird gut‘ behandelt.

In der Katharinenkathedrale in Utrecht wird iber Weihnachten 2023
durch das benachbarte Museum fiir religiose Volkskunst eine sehr grofde
Renaissancekrippe aus Mailand ausgestellt, die Szenen der Weihnachts-
geschichte vor Utrechter Grachtenhdusern darstellt.’® Der Zugang ist
kostenfrei, allerdings durchlauft man vor dem Eingang zur Kathedrale
einen kleinen Parcours im Museumsinnenhof, bei dem den Besucher:in-
nen die christliche Weihnachtsgeschichte auf innovativ-kiinstlerische
und zeitgenossisch ansprechende Weise nahegebracht wird. Eine Mu-
seumsmitarbeiterin, die hierfiir mitverantwortlich war, sagt: Es ginge
ihnen vor allem um eine ,religiose Kundigkeit*”.

Pfarreriinnen der Rotterdamer Zentralkirche ,Laurenskerk® laden zu
Abenden ein, an denen die ,groRen Geschichten” erzéhlt werden sollen.
Historische Kunstwerke werden mit der dahinterliegenden biblischen Ge-
schichte verbunden, ,die Sie vielleicht von Bildern, aus Filmen, der Rekla-
me oder Parodie noch kennen®. Aber, so schreiben sie weiter: ,Was haben
sie zu bedeuten?” Vor allem: ,Hast du heute noch was davon?“



Es lieRen sich sicherlich noch weitere Erfahrungen, etwa aus dem Ritual-
sektor, besonders von den ,Disaster Rituals®, nennen. Was an diesen Formen
des sporadischen, okkasionellen und sehr diversen Formen des Erinnerns
interessant ist: Sie transformieren die Rolle von Kirche und Pastoral auf fun-
damentale Weise. Bei The Passion sitzen die Kirchen allenfalls mit am Tisch,
sind aber nicht mehr Ausrichterinnen. Bei anderen werden sie explizit in
ihrer Erinnerungs- und Erzédhlkompetenz angefragt bzw. bringen diese ein.
Diese Beispiele zeigen: Die Narrationen, flr die das Christentum steht, kon-
nen auch heute noch ,funktionieren’, das heildt, sie kdnnen Menschen hel-
fen, ihr Leben zu deuten, indem sie ihre kleinen Geschichten mit gréReren
verweben. Letztere ,gehoren” allerdings nicht mehr allein den Christ:innen
bzw. Kirchen. Diese werden allenfalls angefragt, ihre existentiellen Erfah-
rungen mit diesen Geschichten zu teilen, zu erinnern und sie auf heilsame
Weise zur Verfiigung zu stellen. Und das, ohne dass es zwingend kirchen-
oder religionssoziologisch signifikant zu Buche schlagt.

Um fur solche sporadischen Erinnerungsriume zur Verfiigung zu stehen,
bréuchte es mindestens zweierlei: eine Kirche, die ihre eigenen Kommuni-
kations- und Narrationsstorungen bearbeitet, und vor allem aber den Mut
und den Willen, dort innovativ und kreativ zu erzdhlen, wo es innerhalb
sikularer Logiken verstanden werden will. Hier kénnten sich bereits erste
Striche fiir eine kiinftige Zeugnisgestalt des Christentums zeigen.

Die beschriebenen Erfahrungen bzw. Herausforderungen teilen die christ-
lichen Kirchen in allen Konfessionen. Es gibt also eine Art von ,Okumene
der Herausforderungen®, die im 21. Jahrhundert nicht mehr tibersehbar ist.
Hier geht es nicht mehr um konfessionelle Eigenheiten oder gar kontrovers-
theologische Streitigkeiten, sondern um Fragen, vor denen man gemeinsam
steht. Sie machen Unterschiede nicht vergessen und l6sen kirchliche Pro-
bleme oder Reformstaus nicht auf. Allerdings weiten sie den Horizont auf
eine Komplexitat hin, die im kirchlichen Alltag - sicher auch tiberkonfessio-
nell - allzu leicht vergessen oder verdrangt scheint.

Im Folgenden soll vor dem Hintergrund der bisherigen Beobachtungen fol-
gender kurzer Denkweg beschritten werden: Einmal wird der Bereich des
»Spiritual Care” mit der Vermutung reflektiert, dass hier die oben beschrie-
benen Erinnerungsprozesse eine institutionelle Verortung gefunden haben,



von deren Reflexionen bzw. Erfahrungen man inmitten der beschriebenen
Kontexte fiir eine zeugnisgebende Pastoral lernen kann. Wie dies womog-
lich praktisch geschehen konnte bzw. was dies fiir konkrete Seelsorge be-
deutet, wird den fragenden Schlusspunkt der vorliegenden Uberlegungen
bilden.

2 Dimensionen aus dem Bereich der ,Spiritual Care’
[ ]

Der Bereich des ,Spiritual Care” ist etwa in den Niederlanden als ,Geestelijke
verzorging” nicht kirchlich-institutionell verankert, sondern staatlich. Das
hat mit der besonderen Landesgeschichte zu tun: Die immer schon sehr
hohe weltanschauliche Pluralitat schlagt sich unter anderem darin nie-
der, dass nicht religiose bzw. weltanschauliche Institutionen die Trager-
schaft fiir diesen Bereich iibernehmen, sondern der weltanschaulich neu-
trale Staat. Das macht das Ausbalancieren unterschiedlicher Perspektiven
leichter. Spiritual Care 1asst sich daher als institutionalisiertes, zukunfts-
trachtiges Feld inmitten der oben beschriebenen Koordinaten verstehen,
auf dem ebenfalls Erinnerung bzw. ein adiquates Bezeugen inmitten des
Vergessens stattfinden kann. Daher stellt dieser Bereich im internatio-
nalen Vergleich ein wichtiges Zukunftsfeld fiir theologische Expertisen
dar, die sich auf auRerkirchliches und interdisziplinéres Terrain begeben
mochten.

Denn: Spiritual Care, das sind die Weisen und Orte, wo Seelsorge sich tat-
séchlich auf sikulare Logiken, ihre tatsdchlichen Bedirfnisse und Para-
meter einstellt.!! Zugleich ereignet sich dezidiert christliches Handeln, in-
dem jemand, die:der in der Rolle einer Care-Person bzw. Chaplains kommt,
immer das GroRnarrativ des Christentums mitbringt, ohne es in Wort fas-
sen zu missen. Hier fallen dann, wie wahrend der Flut im Ahrtal, Satze
wie ,Ich kann nicht beten, beten Sie fiir mich” oder ,Sie sind Seelsorger,
mit Thnen kann ich reden.’?2 Wesentlich ist zugleich, dass, wie es neuere
Forschungen aus den Niederlanden nahelegen, Spiritual Care nicht mehr
allein von religiosen Traditionen, sondern von existentiellen Situationen
her verstanden werden muss.”® Nicht nur, weil die Traditionen verblas-
sen bzw. seltener oder anders erinnert werden, sondern vor allem, weil



Prozesse der Selbstkosmisierung und eine Performance des eigenen Ich
gerade in Phasen existentieller Auseinandersetzung unterbrochen wer-
den, ins Stocken geraten oder aber neu justiert bzw. erzahlt werden miis-
sen. Gerade hier kann die hilfreiche und heilsame Dimension des christ-
lichen Narrativs vom Heil- und Heiligwerden der Welt auf plurale Weise
erinnert werden und so anwesend sein. Mehr noch: Von eben solchen Situ-
ationen kann neu gelernt werden, was es heute und damit unter den oben
beschriebenen Bedingungen bedeutet, als Kirche ,Sakrament des Heils"
ZU sein.

Dies miissten zugleich solche Orte sein, wo mittels der Erfahrung von Heil
und Heilung Relevanz und Zukunft erfahrbar werden. Orte, Gelegenhei-
ten oder Personen, an denen das Evangelium als Erinnertes mehr implizit
denn explizit, mehr verkdrpert als in Worten, mehr symbolisiert als kog-
nitiv anwesend ist. Die Forschungen dazu, inwieweit auch die heilende
Dimension des Evangeliums in Begegnungen bzw. Begleitungen auf dem
Gebiet des Spiritual Care wirksam werden konnten, stehen noch ganz am
Anfang bzw. sind noch {iberhaupt nicht begonnen. Auffillig ist allerdings,
dass die mediale Nennung von Notfallseelsorge in der Berichterstattung
(»Notfallseelsorger:innen waren vor Ort“) offenbar eine Seite andeutet,
die von anderen professionell Helfenden in solchen Situationen nicht ab-
gedeckt werden kann oder will. Es ist offenbar das Uberschiissige, nicht
allein in rationalen Kategorien zu Deutende, das hinter dem Begriff der
Seelsorge auch in sdkularen Kontexten vermutet wird.! Hierfiir wird Seel-
sorge als ,professionell” angesehen. Denn sie macht Leid und Heilung an-
ders erzahlbar, als es eine allein sdkulare Kulturlogik kann oder mochte.
Dieses ,Anders" gilt es kiinftig noch stérker zu erforschen. Es steht fiir
eine erinnerte Hoffnung, die einen Himmel offenhélt, der sich aus christ-
licher Perspektive iiber allen ausbreitet, auch wenn dies fir Einzelne nicht
mehr, iberhaupt nicht oder nur kasuell von Bedeutung ist.

An dieser Stelle schlieRt an, was Toma$ Halik heilende Seelsorge bzw. die
~therapeutische Berufung der Kirche* nennt. Vor dem Hintergrund der
iiber Jahrzehnte wahrenden kommunistischen Herrschaft in der ehema-
ligen Staaten des Ostblocks konnte Halik zufolge die Kirche eben diese
Dimension wieder stérker als ihre pastorale Hauptaufgabe verstehen: ,Wo
Traumata, nicht vergebene Schuld sowie gestorte Beziehungen zwischen



Menschen und Gruppen von Menschen iiber lingere Zeit bestehen blei-
ben, sollten die Christen ihre Erfahrungen mit der Praxis der Bulde, der
Vers6hnung und der Vergebung einbringen.”® Sicherlich - und das wére
zu erganzen - missten die Kirchen und ihre Vertreterinnen und Vertreter
dazu zunichst selber wieder einen Zugang zu diesem Thema finden. Denn
Evangelisierung setzt Selbstevangelisierung in jedem und sicher auch in
diesem Fall voraus.

Zurlckgreifen lieRe sich dazu auf Ansétze der heilenden bzw. integrieren-
den Seelsorge, die vorwiegend wéhrend der 1980er und 1990er Jahre ent-
wickelt wurden.'® Isidor Baumgartner beschreibt als einer ihrer Protagonis-
ten die heilende Funktion des Glaubens: ,Geheilt im christlichen Sinn ist
nicht zuvorderst der, der [sic!] seine kdrperliche Gesundheit wiedererlangt
- so sehr auch dies in der Option christlichen Heilens liegt, sondern der
[sic!], welcher die ,Kraft zum Menschsein‘ aufbringt [...]. Heilung [...] meint,
Frieden zu schlieRen mit sich und der endlich fragmenthaften Verfalltheit
[sic!] des Lebens in dem Vertrauen auf eine Vollendung des Unvollkomme-
nen jenseits der Grenze des Todes.” Es geht Seelsorge hier um die Integra-
tion des scheinbar nicht miteinander Kompatiblen im Lebenslauf, so dass
das Leben als Ganzes annehmbar und zu bejahen ist. Hierzu kénnen der
Glaube und seine Perspektiven auf sehr unterschiedliche Weise Hilfestel-
lungen bieten, fiir die Seelsorgerinnen und Seelsorger stehen, indem sie sie
bezeugen und performativ anbieten. Sie konnen zeigen, dass und wie sich
die Lebensgeschichte auch dann weitererzdhlen lasst, wenn Ungeahntes
oder Verstorendes in sie integriert werden will.

Von diesem Ansatz des ausgehenden 20. Jahrhunderts konnte ein Seelsor-
geverstdndnis fiir sich sdkular entwickelnde Gesellschaften des 21. Jahr-
hunderts denkbar werden. Ausgehend von der Unverfiigbarkeit alles
Menschlichen und ohne den Glauben nur fiir eine Aufhebung menschli-
cher Kontingenzen verzwecken zu wollen, wiirde christliche Seelsorge zur
Platzhalterin bzw. zum Erinnerungsort eines Sinnes oder eines Aufgeho-
benseins jenseits all dessen, gerade, indem sie sich nicht ausschlieflich
auf jenseitige Heil(ung)soptionen allein kapriziert.

Hilfreich fiir eine Konkretisierung solcher Optionen kann an dieser Stelle
ein Ansatz des britischen Theologen Steve Nolan sein. Er unterscheidet vier



Dimensionen, wie ,Spiritual Care’ als Prédsenz und schlieRlich bezeugend in-
mitten sdkularer Koordinaten verstanden werden kann.!®

Als erstes nennt Nolan die ,Evocative Presence” Sie ist tatsachlich pure
Prasenz mit dem Ziel, beim Gegeniiber eine Reaktion auszuldsen. Passivi-
tat, die Aktivitat buchstablich evozieren will.

Die zweite Form ist eine ,Accompanying Presence”. Sie setzt auf begleiten-
de, empathische, aufsuchende und korperliche Prisenz, die darauf zielt,
dass das Gegeniiber sich mitteilen mdchte bzw. kann. Sie schafft Raum
fir das womoglich sonst Unaussprechliche. Ein Beispiel sind Praxen der
Notfallseelsorge.

Die dritte Weise ist eine ,Comforting Presence®. Sie geht iiber die rein
korperliche Gegenwart hinaus und méchte dem Gegeniiber auf nonverba-
le Weise ein Gehaltensein vermitteln.

Als letzte Dimension prasentiert Nolan die ,Hopeful Presence”. Sie zielt
auf eine ,hope beyond recovery®, also Hoffnung iiber die Genesung hin-
aus. Dies wird im Beziehungsgeschehen vermittelt und bringt ein religios
gespeistes Verstdndnis zum Ausdruck.

Alle vier Dimensionen stehen fiir sich. Es geht sicherlich nicht um besser
oder schlechter. Vor allem muss situativ immer geschaut werden, welche
Weise der Zeugnisgestalt gerade wirklich angemessen ist. Dennoch soll hier
die Frage gestellt werden, ob man sich fiir die generelle kirchliche und pas-
torale Gemengelage nicht etwas abgucken kann von diesen verschiedenen
Ansitzen aus dem Bereich des Spiritual Care, vor allem, was dies als inneres
Bild fur die Zukunft einer Kirche bedeuten kdnnte, die tatsdchlich realisiert,
wie sie auf vielen gesellschaftlichen Feldern auf dem Riickzug ist.

Auffallend ist namlich, dass prazise die Zeugnisdimension einer ,Hopeful
Presence” zumindest der Sache nach recht aktuell von einem bekannten
zeitgenodssischen Denker aufgegriffen wird: Hartmut Rosa reflektiert im
Kontext seiner Resonanztheorie im Anschluss aus seinem Gesamtentwurf
das Thema ,Unverfligbarkeit”. Hier kommt er unter anderem auf Gott und
die performative Kraft zu sprechen, fur die schlieRlich Seelsorge heute



stehen kann. Es ist jene Kraft, die oben unter den Begriffen ,Heilung” und
~heilsame bzw. therapeutische Seelsorge” reflektiert wurde und die iiber-
dies fiir eine eigene Weise des Erinnerns stehen kann: ,Nach meinem
(laienhaften) Verstdndnis besteht der Kern des juddo-christlichen Gottes-
bildes [..] in einer resonanztheoretischen Vorstellung. Auch und gerade
wenn Gott [...] als prinzipiell unverfiigbar gedacht wird, ist das Verhaltnis
zwischen Gott und Mensch doch als eines der wechselseitigen Erreichbar-
keit oder Bezogenheit konzipiert: [...] Responsivitit bedeutet hier [..] ein
gleichsam horendes, auf-hdrendes Aufeinanderbezogensein, das verwan-
delnde Kraft hat, aber beiden Seiten die ,eigene Stimme‘ und die Antwort-
freiheit 1asst: Ob sich Resonanz einstellt und was aus ihr entsteht, bleibt
unverfiigbar offen. Meines Erachtens liegt diese Konzeption oder diese
Form des Bezogenseins der Praxis des Betens zugrunde [...]. [...] [E]s geht
[..] darum, ein entgegenkommendes Antworten oder Antwortgeschehen
zu erspliren, dessen Inhalt eben nicht schon feststeht."??

Erstaunlich sind nicht nur die Parallelen zwischen einer ,Spiritualitat
der Hoffnung®, wie sie oben angefithrt wurde, und einer Wendung des
Resonanzkonzepts auf die Religion bzw. auf das Beten. Beide Male geht es
iiberdies um die transformative Kraft des Religiosen bzw. Pastoralen, bei
zugleich hoher Offenheit fiir Inhalt und Dichte dieses Ereignisses.?°

Wenn man die Wahrnehmungen zu Beginn sowie die bisherigen Reflexio-
nen ernst nimmt, kann man fur die Pastoral und ihre Zeugnisgestalt Fol-
gendes festhalten: Unter forciert sdkularen Bedingungen wird christliche
Prasenz nicht mehr als solche gedeutet. Menschen gehen in eine Kirche
und halten sie fiir ein historisches Konzertgebaude. Fiir Pastoral heiRt das:
Wir codieren unsere Prasenz innerhalb der Gesellschaft christlich, dies
wird aber nicht mehr verstanden. Eigen- und Fremdcodierungen treten in
einer Weise auseinander, dass sie sich nicht mehr im selben Koordinaten-
system zu befinden scheinen. Die Phinomene bzw. Angebote sind in die
Deutung des Individuums iibergeben. Kirche bzw. Seelsorge verfligen tiber
kein Copyright mehr iiber die Deutung dessen, was sie tun bzw. reprdsen-
tieren bzw. wann was aus dem ,Verwahrensvergessen” erinnert wird. Vor
diesem Hintergrund lassen sich die Erkenntnisse, die oben unter anderem
aus dem Spiritual Care Bereich gewonnen wurden, weiterdenken. Welches
pastorale ,Tool“ oder welche Haltung kdnnte hilfreich sein, um in diesen



Kontexten zumindest Schneisen zu schlagen, die hier und da hilfreich sein
konnten? Dazu soll in aller Kiirze ein narratives Verstindnis von Pastoral
vorgeschlagen werden.?

3 Narrative Pastoral:
e erste Gedankensplitter ins Offene

Es scheint auffallig, dass Menschen heute immer stirker erzihlen. Je deut-
licher die ,groRen Erzdhlungen“ sich als beendet erweisen, desto stérker
scheinen Bediirfnis und Notwendigkeit zu werden, das die:der Einzelne sel-
ber erzéhlen muss, ja dem ganzen Leben eine narrative Grundstruktur gibt.
Ob auf social media, ob in Talkshows, bei Streamingdiensten oder anderswo:
Uberall scheint das Erzéhlen zum Mittel der Wahl geworden zu sein. Erzih-
len ist stérker als Argumentieren, Narrationen iiberzeugender als logische
Ableitungen. Was wissenschafts- und demokratietheoretisch sicherlich
Stirnrunzeln verursachen kann, ist pastoraltheologisch interessant. Oben
war das ,Potential des Narrativen’ bereits bei den Beispielen des Erinnerns
angeklungen, die insbesondere narrativ konturiert waren. Offenbar gelingt
es Menschen inmitten einer immer stirker zerkliifteten, heterogenisierten
Kultur, mithilfe von Narrativen Menschen zu bewegen, zu beeinflussen oder
zu Uberzeugen. Auffillig ist dies in der Werbebranche. Hier wird im Gegen-
satz zu fritheren Zeiten nicht mehr etwa mithilfe von Zahlen oder Mengen-
aufweisen (,Waschmittel XY ist besonders sparsam®) versucht, ein Produkt
zu lancieren. Vielmehr werden Geschichten erzahlt. In manchen Fallen
sogar Heils- und Hoffnungsgeschichten.?? Eine positive Narration soll sich
positiv auf das Produktimage auswirken. Da etwa der Konzern Edeka seine
Weihnachtswerbung wiederholt auf diese Weise gestaltete, scheint dies zu
funktionieren.?* Was bedeutet dies nun fiir die aufgeworfene Fragestellung?
Kénnte womdglich ein Weg bzw. Ansatz einer zeitgemifien bezeugenden
Pastoral darin bestehen, jene ,Hopeful Presence“ aus dem Spiritual-Care-
Diskurs mit einem narrativen Ansatz zu verbinden?

Nicht nur die Werbung, sondern auch die Kognitionswissenschaft befasst
sich mittlerweile mit der Bedeutung von Narrationen. Der deutsche in den
USA lehrende Publizist und Kognitionswissenschaftler Fritz Breithaupt hat
jungst seine Forschungen zu diesem Thema ver6ffentlicht.?* Er definiert an



einer Stelle wie folgt: ,Neuronen [sind; J.L.] derart erfolgreich, dass sie se-
quenzielle Prisenzen erzeugen, dergestalt, dass Produzenten und Rezepien-
ten [sic!] im Narrationsfluss [...] jeweils dhnliche Erfahrungen machen und
dhnliche Emotionen durchlaufen. Mitgeteilt, also kommuniziert, werden
Narrationen [..] Miterfahrungsangebote."®

Wenn dies zutrifft, dann verbergen sich in Narrationen tatsichlich Poten-
ziale innerhalb einer weitgehend sequenzierten und fragmentierten gesell-
schaftlichen Wirklichkeit dafiir, Griben eines wechselseitigen Unverstind-
nisses zu tiberbriicken. Es geht um ,sequenzielle Présenzen®, die dhnliche
Erfahrungen erméglichen. ,Miterfahrungsangebote ware das Stichwort
auch fiir eine Pastoral inmitten des Vergessens des Christentums. Ware es
denkbar, die Seelsorge an sich, lernend von den Erfahrungen aus dem Spiri-
tual Care-Sektor und seiner ,Hopeful-Presence, als ein narrativ konturiertes
Miterfahrungsangebot zu denken? Was wiirde dies fiir eine kirchliche bzw.
pastorale Pridsenz bedeuten? Diese Fragen sollen hier bewusst offengelas-
sen werden, um nicht in eine ,Rezeptlogik” von Pastoraltheologie zu verfal-
len. Dennoch bleibt wichtig festzuhalten, dass inmitten eines immer starker
verblassenden Bewusstseins fiir das Christentum ein simples Dasein bzw.
kirchlich-pastorale Prasenz allein nicht reicht. Es muss ein Dasein sein, das
Auskunft gibt. Weniger rational-kognitiv als mehr affektiv, emotional, em-
pathisch und in all dem narrativ.

4 Wir konnen nicht nicht erzahlen, oder:
e Was erzahlen wir wodurch?

Wichtig ist allerdings abschlieRend noch die Bemerkung, dass das Narrati-
ve nattirlich bei allen kirchlichen Praxisformen eine wesentliche Rolle spie-
len. Wir kdnnen nicht nicht erzdhlen. Da stellt sich die Frage, wie wir das Er-
innern, aber auch kirchliche Présenz als das ,Einfach-nur-Dasein® gestalten.
Sicherlich ist und bleibt alles der Deutung Einzelner ausgesetzt und es gilt
dies bewusst freizulassen. Denn ein Verfallen in alte Normativititen wiir-
de der Kirche ganz gewiss nicht guttun und sicherlich eher als ,Riickzugs-
gefecht” gedeutet werden. Eben vor diesem Hintergrund bleiben allerdings
folgende Fragen dringlich, die zugleich von der Perspektive einer erinnern-
den und dabei erzéhlenden ,Hopeful Presence” inspiriert sein kdnnten:



Wie erzahlen wir von Hoffnung und Heil(ung) durch
unsere Kirchengebaude?
offentliche Bilder - Medienprasenz?
diakonisches Engagement?
unsere Prasenz in und durch Institutionen?
den Habitus einzelner (kirchlicher) Personen?
kirchliche Lehraufierungen?

Schaffen wir es also, die dem Christlichen urspriingliche narrative Grund-
struktur des Glaubens wiederzuentdecken und zu kultivieren? Oder verblei-
ben wir in innerkirchlichen oder -akademischen Streitigkeiten und lenken
uns so wirksam von der sich beschleunigt fortsetzenden Sakularisierung ab?

An solchen Fragen wird sich die kiinftige Prasenz von Kirche und Christentum
voraussichtlich wesentlich mitentscheiden. Anders gefragt: Wird es kreative
Erinnerungsorte im Sinne einer heilenden oder ,Hopeful Presence” geben, die
von der narrativen Grundstruktur der Gegenwart lernt und darin ihre eigene,
urspriingliche narrative Identitdt wiederentdeckt, oder kommen wir immer
stérker zu einer verwaltet-depressiven kirchlichen Anwesenheit, die sich fak-
tisch allerdings sichtbar bereits auf dem Riickzug befindet und die dann eigent-
lich nur noch die Wenigsten brauchen? Eine Frage, die fiir ein postkonfessio-
nelles Zeitalter und alle seine unterschiedlichen Kirchentiimer passen konnte.

Prof. Dr. Jan Loffeld ist Professor fiir Praktische Theologie an der Tilburg
University School of Catholic Theology in Utrecht.

Anmerkungen

1

Vgl. dazu eine Beschreibung in: Jan Loffeld, Wenn
nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor
der religiosen Indifferenz, Freiburg i.Br. 2024, 15f.

Vgl. zur Methodendiskussion: Friederike Erichsen-
Wendt / Johannes Wischmeyer / Edgar Wunder,
Wie haltst Du’s mit der methodischen Sorgfalt?
(1412.2023), https://zeitzeichen.net/node/10867;
sowie den schonen Essay zu Weihnachten im
Kontext der KMU: Christoph Markschies, Advents-
kranz oder Weihnachtsbaum? Prazise Zeitdiag-
nosen sind wichtig, nicht nur beim Weihnachts-
schmuck (22.12.2023), https://zeitzeichen.net/
node/10910 (beide Aufruf: 20.3.2024).

Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)
(Hg.), Wie haltst Du’s mit der Kirche? Zur Bedeu-
tung der Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergeb-
nisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung,
Leipzig 2023, 19-25, 32.

Johann A. van der Ven, Ecclesiologie in Context,
Kampen 1993, 105 (Ubersetzung JL).

Thomas Petersen, Gehort das Christentum
noch zu Deutschland?, in: FAZ (22.12.21), https://
www.faz.net/aktuell/politik/inland/christen-
vielleicht-keine-mehrheit-mehr-abkehr-der-
kulturtradition-17695452.html (Aufruf: 20.3.2024).



18

Vgl. Ulrich Kropac / Miriam Schambeck (Hg.),
Konfessionslosigkeit als Normalfall. Religions-
und Ethikunterricht in sakularen Kontexten,
Freiburg i.Br. 2022.

Aleida Assmann, Formen des Vergessens, Gottin-
gen 52020 (2016).

Ebd. 40f. Vgl. parallel zu Assmann auch: DFG-
Netzwerk  Kommunikationswissenschaftliche
Erinnerungsforschung (Hg), Handbuch kom-
munikationswissenschaftliche Erinnerungsfor-
schung, Berlin 2023; sowie: Ljiljana Radonic /
Heidemarie Uhl (Hg.), Gedachtnis im 21. Jahrhun-
dert. Zur Neuverhandlung eines kulturwissen-
schaftlichen Leitbegriffs, Bielefeld 2016; Herman
Blume / Elisabeth Grokegger (Hg.), Inszenierung
und Gedachtnis, Bielefeld 2014.

Vgl. Mirella Klomp, Re-Staging the Passion after
the Death of God, Leiden / Boston 2021. Generell
zur Popularitat der Passionserzahlung in den
Niederlanden: Erich van den Hemel, Passie voor
de Passie. De Matthaus, The Passion en andere
passiespelen in ontkerkelijkt Nederland, Utrecht
2020.

https://www.catharijneconvent.nl/tentoonstellingen/
zininkerst/ (Aufruf: 22.4.2024).

Die Literatur hierzu ist auch mittlerweile sowohl
deutschsprachig als international als uferlos.
Fur einen ersten Uberblick vgl. aktuell: Eckhard
Frick, Spiritual Care von A-Z, Berlin 2021.

https://www.dbk.de/presse/videobeitraege (27.9.2022).

Vgl. Anke Liefbroer, Interfaith Spiritual Care, Hil-
versum 2020.

Vergleichbares gilt fur die ,Desaster Rituals".

Tomas Halik, Der Nachmittag des Christentums.
Eine Zeitansage, Freiburg i.Br. 2022, 261f,; vgl.
auch ders., Geduld mit Gott, Freiburg i.Br. 2010,
98-120.

Prominent: Isidor Baumgartner, Heilende Seel-
sorge, in: ders. / Walter Frst (Hg.), Leben retten.
Was Seelsorge zukunftsfahig macht, Minchen
1990, 89-124. Zu einem Uberblick: Doris Nauer,
Seelsorgekonzepte im Widerstreit. Ein Kompen-
dium, Stuttgart 2001, 234-250.

Isidor Baumgartner, Heilende Seelsorge, 122f.

Steve Nolan, Spiritual Care at the End of Life. The
Chaplain as ‘Hopeful Presence’, London 2012. Vgl.
dazu ausfihrlich Traugott Roser, Spiritual Care.
Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswe-
sen, Stuttgart 22017, 236ff.

Hartmut Rosa, Unverfugbarkeit, Wien / Salzburg
2019, 67f.

20

21

22

23
24

25

Nicht zuféllig diskutiert man innerhalb des nie-
derlandischen Spiritual-Care-Sektors daher die
Bedeutung von Ritualen, da eben sie fur diese
transformativ-performativen Erfahrungen ste-
hen kénnen.

Vgl. dazu ausfihrlicher meinen Versuch: Jan
Loffeld, Geschichten verbinden. Auf dem Weg
zu einem narrativen Pastoralverstandnis, in:
Miinchener Theologische Zeitschrift 3/2024 (im
Erscheinen).

Vgl. etwa prominent den Edeka-Werbespot ,Heim-
kommen®, https://www.youtube.com/watch?v=V6-
OkYhqoRo, oder ,Zusammen wird’s ein Fest®
https://wwwyoutube.com/watch?v=bahWtpQ6eKs
(beide Aufruf: 13.1.2024).

Vgl. ebd.

Fritz Breithaupt, Das narrative Gehirn. Was
unsere Neuronen erzdhlen, Berlin 2022.

Ebd., 32.



Saman Mahdevar

Between the Two Worlds:

Christology in the Early Sources of Shi’ism




“[Jesus] is indeed a portent of the Hour;

so, doubt not concerning [the Hour] and follow Me.
This is a straight path.”

(Quran 41:63)

1 Between Jesus and ‘Tsa
[ ]

How can we talk about Jesus in Islam? Is it even possible to speak of a
person called ‘isa al-Masih in Islam, assuming that he is the same as the
Jesus Christ of Christianity? The striking resemblance between the Islamic
‘1sd and the Christian Jesus might suggest such a possibility. The question
remains, however, whether each tradition should isolate Jesus Christ ex-
clusively within its own boundaries, or whether crossing these boundaries
might lead to a deeper understanding. Does blurring these inter-religious
boundaries create unnecessary confusion, or does seeing one’s own Jesus
through the eyes of the other enrich our understanding?

The Qur'an provides a framework for exploring the interreligious interpre-
tations of Jesus, portraying him as a muslim? and prophet of Allah. This
invites Muslims to view themselves from externalized internal eyes and en-
courages Christians to understand Islam from an insider’s perspective. This
paper proceeds on the premise that the concept of “translatability” aids in
comprehending Jesus within the context of Muslim and Christian sources.?

A key methodological consideration for this analysis is the incorporation of
the plurality of traditions. Islamic sources comprise primarily of compiled
narratives, known as hadiths, from revered figures such as the prophet Mu-
hammad and the Imams, as per the Shi’ite tradition. When examining the
contentious topic of Christianity, a wide-ranging and occasionally incon-
sistent assortment of hadiths is recounted. The compilation processes were
shaped by evaluating the authenticity of the narrators, the socio-political
context of narration and compilation, Muslim-Christian relations, and the
influence of authorities and institutions. Consequently, the portrayal of the
Islamic figure of Jesus differs in Islamic sources, depending on the compiler,
denomination, place, and time of compilation. The study avoids projecting



varied Islamic narratives to establish an all-encompassing portrayal of
the Islamic Christ. Instead, it aims to explore the portrayal of Jesus Christ
by bringing to light typically obscured Islamic references from the early
Shi’ites of the 10" and 11* centuries.*

2 The Ambiguity of Islamic Christology
(]

In Islamic literature, Jesus (‘1sd) is a captivating personality. Muslim opin-
ions of Jesus differ widely, encompassing notions of him being Muham-
mad’s friend or foe, rival or ally. Although Jesus holds a significant position
in the Qur'an, he is mentioned less frequently than Moses, Mary, or Abra-
ham within the succession of Qur'anic prophets from Adam to Muhammad.
However, Jesus is portrayed distinctively as a prophet possessing not only
moral virtues and miraculous abilities but also enigmatic divine titles.

The representation of Jesus in Islam is ambiguous. He has a close asso-
ciation with the Holy Spirit in the Qur'an, being referred to as the Messi-
ah (“al-Masih”), the Spirit (“rih”), the Word (“kalimat”), and the Sign (“ayah”)
of Allah.> The Qur'an narrates accounts of the Virgin Birth,® providing su-
pernatural food to his disciples,” Crucifixion, and Ascension.® The initial
acceptance of Jesus in the Qur'an has developed over time, leading to the
emergence of intricate forms and narratives within Islamic eschatology and
Shi’ite Imamology:.

However, the glorification of Jesus in the teachings of the Qur'an has
not led to easy acceptance of Christianity.® The Qur'an aligns itself with
the faith of Abraham, purposely refraining from associating exclusively
with Judaism or Christianity. This position has, in certain Islamic insti-
tutions, evolved into a complete denial and even the excommunication
of Christians. Gabriel Said Reynolds, an American scholar of Islamic stud-
ies, outlines in his chapter on “The Islamic Christ” at least three forms of
anti-Christian discourse used by later Muslims: Treatises concerning the
Refutation of Christians (“al-Radd ‘ald al-Nasard”); the critique of Chris-
tianity, which serves as a defense or even an essential aspect of Islamic
theology (“kalam”); and contemporary debates and polemics. Common



Christian beliefs about Jesus Christ are rejected through these forms.!° For
instance, certain Muslim scholars, like Aba ‘Isa al-Warraq (d. 247/861-2),
have rejected the concept of the Trinity and the death of Jesus," whereas
others, such as Qadi ‘Abd-al-Jabbar (d. 415/1024), have argued that Mu-
hammad fulfilled the Biblical prophecies and created Islamic interpreta-
tions of the Bible.!

The ambiguous nature of Islamic Christologies prompts the question: To
what extent does the veneration of Jesus in the Qur'an serve to polemi-
cize against Christianity through a Trojan horse gift, and to what extent
does it constitute a fundamental aspect of Islamic faith? Reynolds bases
his support for the first proposal primarily on Sunni traditions from the me-
dieval period, whereas this study examines the role of Islamic Christology
amongst early Shi’ite Muslims.

3 The Shi’ite Islamic Figure of Jesus Christ
[ ]

It is crucial to understand how early Muslims reconstructed the narrative
of Jesus. The designation of Jesus Christ as “a portent of the Hour” in the
Qur’an (43:61) raises questions about its significance for the early Islamic
community. To rediscover the Islamic account of Jesus, it is necessary to
investigate the notion of an original Gospel, the rejection of Christ’s di-
vinity, the significance of Jesus’ ascension after his crucifixion, and the
expectation of his eschatological return. All these aspects are essential for
portraying Jesus uniquely within the Shi’ite Islamic tradition.

3.1. The Gospel of Jesus

The Shi’'ite commentary of the 20" century Tafsir al-Mizan distinguishes
“the Gospel of Jesus” from the Synoptic gospels written after the death of
Jesus.”® The Qur'anic conception of the Scriptures sees the Torah (Tawrat)
and the Gospel (Injil) as revelations to Moses and Jesus, respectively, from
the same God who revealed the Qur'an to Muhammad.'* According to a
Shi’ite hadith, the authentic Gospel was dictated (“imla”) by Jesus, the Son



of Mary, and afterward, his beloved disciple® [= Peter?]** wrote in his hand-
writing (“khatt”). The Gospel consists of accounts of events that occurred
after Jesus and the names of kings who succeeded him. It foretells future
events and rulers, including a prophet descendant of Ishmael along with
their allies and adversaries, in addition to Jesus’ second coming.'’

This question remains pertinent whether the Gospel of Jesus is linked to a
historical Scripture accepted by certain Christian sects from the seventh
century or if it represents a spiritual revelation to Jesus depicted as a met-
aphorical book. Many Muslim traditions distinguish the Qur'an from the
Torah and Gospel by the notion of falsification (“tahrif”), which describes
the present Bible as having been falsified out of evil. The Qur'an (2:146)
contends that Jewish and Christian groups have concealed the truth of
their own Scriptures.!® Muslim scholar Qadi ‘Abd-al-Jabbar identifies the
origin of falsification in the influence of Pagan Roman overlords on the
Bible,”® a notion also supported by historical-critical Biblical studies.?
However, the Qur'an is believed to reveal the concealed internal truth of
the Bible. Mainstream Islamic schools generally hold the belief that God
guided the process of Qur'anic canonization, ensuring the preservation of
the original revelations. This view to the Bible may serve as an apologetic
device for Muslims to counter Christians based on their own faith.

Despite the dominant doctrine of the divine preservation of the Qur’an, cer-
tain esoteric Shi'ite accounts hold the belief that the Qur'an has also been fal-
sified by Muslim Caliphs. The present version of the Qur’an, titled al-Mushaf
al-‘Uthmani,® was compiled, canonized, and enforced as the authoritative
source for all Muslims 19 years after the death of Muhammad.?? The Silent
Qur’an and the Speaking Qur’an, a recent publication of the scholar of Shi’ite
studies, Mohammad Ali Amir-Moezzi, outlines two Shi’a views on the dis-
tortion of the Qur'an: The first view, prevalent among early Shi'ites, argues
for the deletion of many verses. The second view posits that the Qur'an has
been subject to tampering and alteration, attributed to Muslim authorities
of the seventh century, such as Ibn Ziyad, Al-Hajjaj b. Yasuf al-Thaqafi, and
Hicham ibn ‘Abd al-Malik.?®* Therefore, early Muslims who were critical of
the sovereign may not have been motivated to base their apologetics on the
incorruptibility of the Qur’an, as opposed to the Gospel of Jesus.



If the corruptibility of the Gospels and Torah does not serve as evidence
for the superiority of the canonized Quran, what is the significance of the
assumption of an original version of the Gospel of Jesus? One possible ex-
planation is suggested by Jan Van Reeth, who argues that the Qur'anic use
of the term Injil might have been influenced by the Diatessaron’'s harmo-
nized Gospel, widely used in early Christian communities, particularly in
the Syriac-speaking world.?* Therefore, by referring to the Injil, the Prophet
Muhammad could underscore the unity of the Gospel's esoteric message,
aligning himself with earlier figures who sought to restore the original
teachings of Jesus.? Van Reeth also argues that Muhammad, in Qur'an 61:6,
identifies himself with the Paraclete or Ahmad according to the Diatessa-
ron.?® Even though this argument involves a significant degree of specula-
tion, it is at least plausible to suggest that Muhammad viewed his mission
as an eschatological one, aimed at summoning the occult knowledge of the
divine, as the Gospel of Jesus is promised. The recognition of falsification
necessitates an eschatological promise, suggesting that the original forms
of these Scriptures will be restored in the end times. According to Shi’ite
hadith, the eschatological Scriptures will be the criteria for the judgment of
Jewish, Christian, and Muslim groups.?” Eschatologically, everything world-
ly is considered imperfect before the end times, and even the Scriptures are
not exempt from this understanding.

3.2. The Nature of Christ

The divinity of Jesus is a highly controversial aspect of Christology from the
perspective of Islamic apologetics. Islamic beliefs regarding Jesus contain
ambivalence, simultaneously revering him while stressing his humanity.
Ambiguously, the Qur'an resists providing a theoretical formulation of Je-
sus’ divine nature while exalting him as the Word or the Spirit of God.

The Qur'an appears to reconstruct some Christian narratives, employing its
strictly monotheistic hermeneutical key. For example, the Qur'an (3:49) nar-
rates Jesus performing miracles, like creating a bird from clay, reminiscent
of the Infancy Gospel of Thomas. However, it clarifies that these miracles
are dependent on God’s permission,?® thereby reinforcing the human aspect
of Jesus. Additionally, it draws a parallel between Adam and Jesus but uses



this comparison to refute the interpretation of his divine nature,?® which
can be found in Paul’s writings and Syriac Christian texts such as the Cave
of Treasures.

The comparison between Adam and Jesus finds its context in the encoun-
ter between Muhammad and a Christian bishop from Najran. According to
an Islamic hadith, a group of Christian scholars, led by their bishop named
‘Abd al-Masih, came to the presence of Muhammad in the city of Madi-
nah and asked, “Describe to us the nature of Jesus Christ’s creation.”* This
hadith mirrors the schism within the Christian Church that arose after the
Chalcedonian Council (451 CE) and the continued debates within the Syriac
church regarding the nature of Christ. Furthermore, it suggests that even
early Muslims were encouraged to participate in this debate, suggesting
that the boundaries between Christian and early Muslim identities may not
have been as rigid at that time. The significance of criticizing the divine
nature of Christ in the Qur'an can be understood through the lens of recent
research, particularly within the context of two key aspects:

First, the Quran views the notion of the divine nature of Christ as the
theological discourse of the Byzantine Empire. It describes Mary and Je-
sus as “both of them ate food,™! possibly alluding to the Wedding at Cana
(Joh 2), and advocates the absolute dependence of Jesus on God. In their
book Prophetin - Jungfrau - Mutter, Muna Tatari and Klaus von Stosch view
the Quranic verse as a critique to be directed at the Christology of Julian
of Halicarnassus, an anti-Chalcedonian theologian of the sixth century.
Julianism posited that Jesus’ need to eat was a result of the fall, advocating
for the incorruptibility of Jesus’ body as a potential solution to reconcile
the schism within the church. However, from Muhammad’s perspective, the
discussions regarding the divinity of Christ had evolved into a political de-
bate mediated by the Roman Empire.*?

Second, this critique of Imperial Christology might be fueled by the rise
of apocalyptic monotheism in the milieu of the Quran. Fred M. Donner’s
Muhammad and the Believers: On the Origins of Islam, explores the rise of
monotheism in 6%-century Arabia and its appeal to adherents of Judaism and
Christianity. Donner argues that early believers of Islam cannot be clearly
distinguished as a separate group from other monotheists. The community



of believers included Jews, Christians, and other monotheists who practiced
piety and asceticism. The term “muslim” originally encompassed all monothe-
ists, including Jesus’ disciples.* The Qur'an makes a distinction between those
who believe (‘@mant”) in Christ and those iniquitous (“fasiqun”),** implying
that its critiques should not be extended to all Christians. However, over time,
the general concept of submission (“islam”) became specifically associated
with those who adhered to the Qur'anic laws. The shift from “muslims” to
“Muslims” was shaped primarily under the influence of the imperial theology
of Umayyad Caliph Hisham ibn ‘Abd al-Malik, who was previously mentioned
in the context of the canonization of the Qur'an. Muhammad’s mission was
not a call to a new religion but rather a prophetic message aligned with con-
temporary beliefs, urging people to prepare for the Day of Judgment.*

By synthesizing the Qur’anic perspective on the divine nature of Christ, the
inclusiveness of the conception of muslims, and the divine titles of Christ
in the Quran, it is hardly plausible to conclude an exclusivist Christolo-
gy. Rather than being a polemical tool in shaping the identity of Muslims,
this critique seems to be more closely related to the broader apocalyptic
monotheistic currents in late antiquity. The Qur'an opposes the pseudo-phil-
osophical speculations about Jesus’ nature without rejecting the revelation
of divinity in history through the person of Christ.

3.3. The Crucifixion and the Ascension of Jesus

Traditionally, Muslims maintain that Jesus was not crucified and another
person, Judas Iscariot, a volunteer disciple, or a thirteenth apostle, has been
mistaken for him. According to the contemporary Shi'ite commentary of al-
Mizan, the Qur'an addresses the People of the Book [here Jewish people]’s
questioning about the sending down of a complete book from God, which
they desired.*® The Qur'an responds by highlighting common flaws among
the People of the Book, and then it specifically addresses the Crucifixion,
stating that Jews “did not slay him; nor did they crucify him, but it appeared
so unto them,” but instead, “God raised him up unto Himself.” (Qur'an 4:157-
158) Whilst it is historically plausible to interpret the verses as negating the
responsibility of Jewish people for Jesus’ death, it does not align with the
critical tone of the Qur'anic context.



Notwithstanding, some other verses in the Quran raise potential issues
with the traditional Islamic theories of Crucifixion. For instance, verse 5:117
envisions an eschatological dialogue between Jesus and God, where Jesus
disavows his divinity and acknowledges his death as “when take me [to
Thyself].”” Additionally, the Qur'an portrays the miracle of Jesus speaking
in infancy as a prayer that includes a mention of his future death, “the day
[ die®®

Muhammad Husayn Tabataba'i, the author of al-Mizan, seeks to reconcile
these ostensibly contradicting verses, using the reference point of verse
4:157 to support the traditional theory that Jesus was not crucified. Its argu-
ment can be summarized as follows:*

A. According to the Quran 5:117 (mentioned above), Jesus is/was a witness
to his people only until his death.

B. However, the Qur’an 4:159 states that Jesus will be a witness to all
Christians throughout history.*°

C. Therefore, Jesus may not die before any of his believers. It means that,
from the perspective of the Qur'an, he did not die on the Cross. These
verses mention the death of Jesus during the end times when he re-
turns to Earth and dies after the defeat of evil.

However, the argument of Tabataba'l confuses two meanings of death in
the Qur'an: ordinary death (“mawt”) and taking the soul by God (“tawaffa”).4
While the former is used in B, the latter is used in A. The confusion in al-
Mizan’s argument weakens its case against Jesus’ death on the Cross.

An alternative interpretation could be that the Qur'anic Jesus, while poten-
tially facing the Cross, experienced an exalted form of death (“tawaffa”) in
which his soul was taken by God. This understanding aligns with the con-
cept of tawaffa being used in the prayer of Joseph to signify true devotion
to God, but not contradicting the common understanding of death.*?

The Qur’anic critique in verse 4:157 is primarily directed at those who dis-
puted Jesus’ fate while were uncertain about whether he was killed or



crucified. The Quran chastises their lack of knowledge and reliance on
speculation.** The death of Jesus remains a divine mystery beyond human
comprehension, and the Qur'anic emphasis is on reshaping the narrative so
that it appears as if the oppressors failed in their attempt to crucify Jesus.

The significance of this narrative for the Qur’an lies in the promise that all
muslims must be prepared for the imminent Day of Resurrection. Thus, the
Crucifixion’s importance culminates in the ascension of Jesus, and Chris-
tians are called to be prepared for his near-at-hand return. This perspective
sets the stage for further exploration of the eschatological return of Jesus.

3.4. The Eschatological Return of Jesus

Although the Qur'an does not explicitly foretell the return of Jesus, it refers
to him as “a portent of the Hour” Al-Mizdn’s commentary offers two possi-
ble interpretations. Firstly, Jesus embodies the miracles of being born with-
out sexual intercourse and bringing the dead back to life, thus representing
God’s will for the resurrection of creation in the hereafter. Secondly, the de-
scent of Jesus to Earth will serve as an eschatological sign for the faithful.**
The latter is more prevalent in Shi’ite hadiths, which suggest that Jesus
will precede the Twelfth Imam, Qa’im, announcing his arrival and accompa-
nying him in the eschatological struggle.®> Notably, while Shi’ite accounts
stress the return of Jesus in their eschatological imagery, they simultane-
ously fade his concrete role in the end-times.

The lack of explicit mention regarding the second coming of Jesus in the
Qur’an has led to uncertainties. On the one hand, the dominant Muslim tra-
ditions view Jesus as the agent who will convert Jewish and Christian indi-
viduals to Islam. He is depicted as the one who will defeat the anti-Christ
(“dajjal”), affirm the supremacy of Islam, command his believers to embrace
Islam, and destroy Christian symbols and crosses.*® On the other hand, in
most of the Shi'ite eschatological sources, Jesus is not expected to con-
vert people to Islam or play an active military role in the wars. Angels are
the primary agents of the eschatological events, and the imagery of kill-
ing anti-Christ by Jesus is obscured. Why is Jesus depicted so passive in
Shi’ite eschatology? Is this depiction merely a minimal technical solution to



preserve the primacy of Qa'im while accounting for Jesus’ second coming?
But if the Shi’ite Imams were hesitant to incorporate Jesus into their escha-
tology, why did they not follow the Qur'an’s approach to negate or obscure
his final return?

To make sense of the significance of Jesus in relation to Qa’im, we may
consider the concept of “apocalyptic dualism” and the dichotomy of
revolution-revelation as a theoretical framework. The eschatological promise
necessitates an earthly transformation (revolution), but this transfor-
mation requires a leap from the order of creation, empowered by divinity
(revelation).*” The apocalyptic hero may not be a solo player. Both Islamic and
Christian sources depict eschatological figures in connection with other com-
plementary beings. Therefore, to understand how the Muslim and Christian
apocalyptic pairs operate in the end-times, it is highly beneficial to explore
two types of Islamic narratives that exhibit striking structural similarities
with the Biblical prototypes of Jesus in relation to the Son of Man and John
the Baptist.

3.4.1. Son of Man

The comparison between the eschatological return of Shi’ite Qa’'im and the
Biblical figure of the Son of Man is an intriguing one, and it highlights some
structural similarities between the two traditions.

Table 1 Jesus, Qa’im, and Son of Man

Shi’ite Narrative*®

A caller from the heavens will call
by the name of the one (Imam)
vested with authority, Imam the
Qa’'im. Those in the East and those
in the West will hear it [...] Every-
one will be startled by that voice
[...] For, indeed, the first voice will
be the voice of Gabriel, the trusted
spirit, peace be upon him.

I Thess 4:16-17 (NIV)

For the Lord himself will come
down from heaven, with a loud
command, with the voice of the
archangel and with the trumpet call
of God, and the dead in Christ will
rise first. After that, we who are still
alive and are left will be caught up
together with them in the clouds to
meet the Lord in the air.



The figure of the Son of Man has various connotations, ranging from ref-
erences to Michael or Jesus in the Bible to Gabriel or Qa'im in Islamic lit-
erature. In certain sections of the Hebrew Bible, like in Ezekiel, ben-adam
is employed as a prophetic title for the individual speaking (Ezek 2:1). In
Isaiah 19:1 and 13:5, it is interpreted as the Lord riding on clouds. In the
Book of Daniel 7:13 and I Enoch, the Son of Man appears as a celestial fig-
ure, symbolizing the restoration of divine sovereignty and judgment over
the world. According to Collins’ analysis of Daniel 7, the figure most likely
represents the archangel Michael, who symbolizes the Jewish people on a
heavenly level.*® In the Gospels, Jesus predicts the appearance of the Son
of Man, who will come in the clouds with great power and glory (Mk 13:26
and Lk 21:27). Although Jesus himself is identified as the Son of Man, he
recognizes the eschatological importance of this figure (Mk 8: 31-38). Son
of Man is predicted to dispatch angels to eliminate evil (Mk 8: 31-38), while
the concept of this action is inferred as being attributed to Jesus himself
in the book of Revelation (Offb 1:7).

The Islamic eschatological visions must be contextualized within the plu-
rality of Judeo-Christian images of the Son of Man. Certain Shi’ite perspec-
tives associate the Son of Man with Qa’'im due to etymological grounds,
contending that Jesus prophesied the arrival of Qa’'im.*® However, this ar-
gument is distinct from the hadith recorded by al-Nu'maéni (Table 1), which
designates Gabriel as the heavenly being prophesying the end of times.

Qa’im is reserved for appearing on Earth, behind the city of Najaf* and
leading an earthly revolution. Shi’ite eschatology does not explicitly iden-
tify the promised Son of Man, be it Jesus, Qa’im, Michael, or Gabriel. How-
ever, this concept is utilized to depict the celestial companions of Qa'im in
the final war, from which most of its warriors originate from the heavenly
realm. The imagery highlights the element of revelation and the divine as-
pect of eschatology, leading to the conclusion that the end of time encom-
passes not only an earthly revolution but also a radical transformation of
creation.



3.4.2 John the Baptist

One of the principal stories about Jesus in Islamic traditions relates to
his inclusion in Islamic communal prayer behind Mahdi (Qa'im). Praying
behind the other in Muslim cultures may signify the recognition of their
superior spirituality. One may argue that the portrayal of Jesus behind the
Imam in prayer is a polemical construction, intending to exhibit the supe-
rior status of Mahdi and the prevalence of Islam over Christianity. Never-
theless, this inference counteracts the prophecy that Christians will not
convert to Islam, as previously mentioned. Certain Islamic narratives an-
ticipate the widespread conversion of Christian and Jewish communities
to Islam.’? If Shi'ism adhered to the assumption of the ultimate triumph
of Muslims, they could compile exclusive hadiths. However, the narrative
of conversion to Islam is not compiled in the earliest eschatological books
of al-Ghaybah [the Occultation] by Al-Nu‘mani, Shaykh al-Tasi, or Shaykh
al-Sadug. Rather, the narratives are compiled according to which Chris-
tians would embrace the original Gospel and true Christianity in Christ,
while even many Muslims would be rejected by Qa'im.>® Therefore, the
central question of the research remains: what is the significance of Jesus’
prayer behind Qa'im?

The eschatological Shi'ite narratives demonstrate a sense of reverential
wonder towards Jesus’ prayer behind the Qa’im, usually without elabora-
tion. Despite the inclusion of brief conversations between Mahdi and Je-
sus in established Sunni hadiths, such dialogue was not compiled in Shi’ite
hadiths until the 17* century by Al-Hurr al-‘Amili. Although a Shi’ite book
from the 11" century, Kashf al-ghumma fi ma ‘rifat al-a’'imma [Lifting the
Hardship in Knowing the Imams], presents this narrative, it is methodo-
logically grounded in the preference of Sunni sources and the negation of
esoteric Shi’ite sources.> Early Shi’ite sources maintain silence on Jesus,
leaving his eschatological significance obscured. Thus, we can consider
later sources only for depicting an imaginative variation of this narrative.

The prayer of Jesus behind Qa’im could potentially elicit resemblances to
his baptism by John the Baptist, as portrayed in the Gospel of Matthew.
The relationship between Jesus and John the Baptist presents a model for
reflecting on the structure of the Islamic eschatological narrative.



Table 2 Jesus, Mahdi, and John

Shi’ite Narrative®®

Jesus [...] descends
from heaven. [...] Peo-
ple submit to [Qa’'im]
until Jesus descends
on the last of them
(=Qa’im?), and Jesus
prays behind him.

Shi’'ite Narrative Based
on Sunni Sources>®

Jesus, the son of Mary,
will descend and their
leader [Mahdi] will
say, “Come and lead
us in prayer.” Jesus
will reply, “No, some
among you are lead-
ers over others as an
honor from Allah for

Mt 3:13-15 (NIV)

Then Jesus came from
Galilee to the Jordan
to be baptized by John.
But John tried to deter
him, saying, “I need

to be baptized by you,
and do you come to
me?” Jesus replied,
“Let it be so now; it

this nation.” is proper for us to do
this to fulfill all right-
eousness.” Then John

consented.

Three narratives of Table 2 emphasize the humility and submission of Je-
sus toward God’s will. In the Gospel of Matthew, Jesus demonstrates his
obedience to God’s plan by undergoing baptism, even though he is consid-
ered sinless. Similarly, in the Islamic narrative, Jesus’s gesture of praying
behind the Imam during the morning prayer showcases his humility and
openness for the apocalyptic moment. Furthermore, they involve another
person expressing hesitation toward Jesus. In the Christian text, John feels
unworthy to baptize Jesus and questions why Jesus is coming to him. In
the Sunni-grounded Shi’'ite narrative, the Imam initially steps back in rev-
erence for Jesus, but Jesus affirms the significance of the Imam’s role in
leading the prayer. The early Shi’ite sources present a mute performance of
Jesus and Qa’'im without any apparent reservation. In the Shi’ite narratives,
arevolutionary-earthly figure mediates the ritualistic performance. Neither
John nor Qa’im descend from heaven. John inaugurates the mission of Je-
sus, and Qa’im leads his apocalyptic prayer. It is not yet clear whether there
has been any deliberate allusion to the Christian story, but this parallel may
help us find a more coherent explanation of the eschatological figure of
Islamic Jesus.



Islamic traditions hold John the Baptist in high regard, with the Quran drawing
a parallel between him and Jesus and venerating them equally in their birth,
death, and resurrection.”” John's childhood and death are critical symbols in
Islamic Shi’ite soteriology. His infant prophecy is firstly a model and evidence
for the Shi'ite tradition to argue for the Imamate of Qa’'im in his early years.*®
John'’s death represents the prototype of the tragedy of Shi'ite history, specifi-
cally the death of the Third Imam (Hussein) in the Battle of Karbala (680 CE). A
Shi’ite hadith highlights John'’s significance by stating that “the heavens did not
weep except for John and Hussein*® John the Baptist is associated with Qa’'im
and Hussein. Shi'ite salvation history is defined by these two figures, one of
whom was martyred and the other who will avenge the martyrdom. The figure
of John, a rebel-martyr, arguably represents this duality in Shiism.

Shi'ite Imamology may have adopted the soteriological ideal of John the
Baptist to shed light on the role of the Imam in the coming of Jesus. How-
ever, a more comprehensive understanding emerges when considering the
broader context of eschatological prototypes in Shi’ite hagiology. The proph-
ets and memories serve as prototypes and provide categories for preserving
eschatological hope in times of suffering and persecution. A Shi'ite hadith
exemplifies this pattern, stating that “[Qa'im] is in Occultation, just like the
occultation of Joseph, and his return will be similar to the return of Jesus,
son of Mary."®® The second coming of Jesus is summoned to make the Shi’ite
eschatology meaningful. Qa'im consummates a divine history that is shaped
by the suffering of prophets.

The narratives of Jesus, John the Baptist, and Son of Man encompass ex-
traordinary apocalyptic themes to be remembered, particularly in the first
few centuries following the death of Muhammad, in times of the persecution
of Shi’ites. The political context of Shi'ism provides a hermeneutical key to
understanding the history of salvation through an apocalyptic framework.
For those who are suffering, time may appear to be on the brink. The Shi’ite
apocalypse does not aim to polemicize against non-Muslims but rather to
re-enact the memory and intensify the eschatological sense of time. Jesus
remains passive in the eschatology of Shi'ism. He descends from Heaven, not
to lead an apocalyptic war nor to confess the superiority of Islam. His role is
confined to witnessing Judeo-Christians and praying with the Muslims. Jesus
is re-eschatologized to symbolize the end of time.



4 Conclusion
o

Early Shi'ite Muslims may have reconstructed the story of Jesus based on
two connected fundamental principles: anti-authoritarianism and dualistic
apocalypticism. The prevalent influence of apocalyptic beliefs during late
antiquity, heightened by contexts of persecution and revolution, primarily
impacted Shi’ism, esotericism, and Sufism. The faithful are urged to main-
tain their fidelity in negativity and perceive the world in a state of extreme
anticipation and uncertainty under this apocalyptic outlook. The Qur'an pre-
sents a vision that allows for fluidity and indeterminacy in understanding
religions. Apocalypticism challenges temporal authorities and prevailing
orders marked by sin and injustice, while anti-authoritarianism critically
rejects the eternal power claimed by oppressors. Jesus transcends the two
spheres of Christians and Muslims, as well as the dual realms of Earth and
Heaven. In this context, the portrayal of Jesus Christ in early Islamic Shi’ite
traditions depicts a figure that contradicts those in power, embodying the
fervent hope of defeating evil.

The Shi'ite Christology emphasizes four elements: The Gospel, nature, and
the Crucifixion of Jesus Christ, all converging towards his ultimate return.
This final element re-eschatologizes Jesus and his story, preventing him
from being reduced to a mere pious rebel who was crucified, or present-
ed as a deity supporting the political and military power of empires. He is
not depicted as an inadequate prophet of history who reappears during the
end-times solely to acknowledge the supremacy of Muslims. Rather, his tale
is reconstructed as an incomprehensible excess of time. He is the timeless
Word of God, who spoke during his childhood and dictated the Gospel, how-
ever, his extended speeches are hardly present in the Scriptures. Instead, he
is perceived through motionless and soundless depictions as a “portent of
the Hour” His soteriological role, his involvement in the apocalyptic battle,
and his post-apocalyptic significance remain largely unanswered.

Saman Mahdevar, who studied Philosophy of Religion at the University of
Tehran, Iran (2018-2021) and Ecumenical Studies at the University of Bonn
(2021-2023), is currently researching eschatology and the concept of apoca-
lypse within the context of Abrahamic religions.



Bibliography

Muhammad b. al-Hasan al-Hurr al-‘Amili, ithbat
al-Hudah Bi-al-Nusis Wa al-Mujizat [Proof of Guid-
ance Through Sources and Miracles], Vol. 1,5, Beirut:
Mu’assasat al-A‘lamT lil-Matba‘at, 2004.

al-Sayyid Hashim al-Bahrani, Bahjat al-Nazar, FT ith-
bat al-Wasayah wa-al-lmamah lil-A’immah al-Ithnay
‘ashar [The Delight of Vision in Proving the Wilayah
and Imamate of the Twelve Imams], Mashhad: Islamic
Research Foundation of Astane Quds Razavi, 2006.

Muhammad ibn Isma'il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari,
Vol. 3, Beirut: Dar Tawq al-najah, 2001.

Qadi ‘Abd al-Jabbar, Tathbit Dal@il al-Nubawah: A
Parallel English-Arabic Text [Critique of Christian
origins], Translated by Reynolds, Gabriel Said; Samir,
Khalil, Provo Utah: Brigham Young University Press,
2010.

Muhammad b. Ibrahim al-Nu‘man, Kitab al-Ghayba
[The Book of Occultation], Translated by Ghaffari,
Muhammad Javad, Second Edition, Tehran: Sadough,
1997.

Abd ‘Isa Muhammad ibn Harin al-Warraq, Kitab
al-Radd ‘ald al-Thalath Firag Min al-Nasard [Refutation
of the Three Groups of Christians], Cambridge, 1992.

Mohammad Ali Amir-Moezzi, The Silent Qur'an and
the Speaking Quran: Scriptural Sources of Islam
Between History and Fervor, New York: Columbia
University Press, 2016.

John J. Collins, Introduction to the Hebrew Bible and
Deutero-Canonical Books, Second edition, Minneapolis:
Fortress Press, 2014.

Fred McGraw Donner, Muhammad and the Believers:
At the Origins of Islam, Cambridge: Belknap, 2010.

Abl ‘Abdallah Ahmad ibn Hanbal, Musnad Ahmad
Ibn Hanbal [A Collection of Hadith by ibn Hanball,
Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabr, 1993.

‘Ubayd Allah ibn Ahmad Haskani, Shawahid al-tanzil
li gawa 'id al-tafdil [Evidence of the Revelation of the
Rules of Preference], Translated by Rouhani, Ahmad,
Qom: Dar alhuda, 2001.

Ayatullah  Muhammad Hadi Ma'rifat, Al-Tamhid
fi ‘uldm al-Qurian [A Prolegomenon to Quranic
Sciences], Vol. 1, Qom: Mu’assasat al-Nashr al-Islami,
1991.

Rasoul Jafarian, ‘All b. ‘Isa al-Irbili and Kashf
al-Ghumma, Mashhad: Islamic Research Foundation
of Astan Quds Razavi, 1990.

Muhammad Baqir Majlisi, Bihar al-Anwar [Oceans
of Lights], Vol. 45,50, Beirut: Dar lhya" al-Turath
al-‘Arabr, 1983.

Marianne Moyaert, In Response to the Religious
Other: Ricoeur and the Fragility of Interreligious
Encounters, Lanham Maryland: Lexington Books,
2014.

“The Name of Qa'im, the Promised Mahdi, in the
Bible,” Shi‘a Pajuhi, https://t.me/negahinou/1010,
(Accessed: July 23, 2023).

Seyyed Hossein Nasr, The Study Quran: A New
Translation and Commentary, New York: HarperOne,
2015.

Gabriel S. Reynolds, “The Islamic Christ,” in: Francesca
A. Murphy (ed.), The Oxford Handbook of Christology,
First Edition, Oxford, 2015.

Ed Parish Sanders, The Historical Figure of Jesus,
London: Penguin, 1993.

Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, Al-Mizan f7
tafsir al-Qur'dn [The Justice in the Interpretation
of Quran], Vol. 2,3,5,18, Qom: Dafater-e-Entesharate
Islami, 1995.

Muna Tatari / Klaus von Stosch, Mary in the Qurian:
Friend of God, Virgin, Mother, Translated by Lewis,
Peter, London: Gingko, 2021.

Jacob Taubes, Occidental Eschatology, Translated
by Ratmoko, David, Stanford, California: Stanford
University Press, 2009.

Luis Alberto Vittor, Shi’ite Islam: Orthodoxy or
Heterodoxy?, Translated by John Andrew Morrow,
Qom: Ansarian, 2013.



Comments

All Quranic translations from: Seyyed Hossein
Nasr, The Study Quran: A New Translation and
Commentary, New York: HarperOne, 2015.

Since the Qur'an identifies some Christians and
Jews under the general notion of “muslims,” in
this seminar paper, | have intentionally consid-
ered the distinction between “Muslim” (refer-
ring to followers of Islam and the Quran) and
“muslim” (referring to those who submit to the
will of God, regardless of their specific religious
affiliation).

Marianne Moyaert, In Response to the Religious
Other: Ricoeur and the Fragility of Interreligious
Encounters, Lanham Maryland: Lexington Books,
2014, 3-12.

This tradition is frequently overlooked in Islamic
studies and should be differentiated from
rationalized clerical Shi'ism. The esoteric Shi’ite
perspective emphasizes the significance of the
Imamate as a continuation of Prophethood after
Muhammad, safeguarding the esoteric aspect of
Islam in contrast to the legalistic interpretations
of the tradition. According to this belief, the
Twelve Imams possess the occult knowledge of
the inner sense of Scripture and Tradition. The
chain of Imams will culminate in the Advent of
the Twelfth Imam (Qa’im, meaning “the one who
is risen”) in eschatological times. (Luis Alberto
Vittor, Shi’ite Islam: Orthodoxy or Heterodoxy?,
Translated by John Andew Morrow, Qom: Ansa-
rian, 2013, 146-49.)

For instances, see the Quran 2:253, 4:171, 3:45,
19:21.

“And as for she who preserved her chastity, We
breathed into her of Our Spirit,and made her and
her son a sign for the worlds.” (Quran 21: 91)

Qur’an 5:111-115 [cf. John, ch. 6].
See the section 3.2.

“And they say, ‘Be Jews or Christians and you
shall be rightly guided. Say, ‘Rather, [ours is] the
creed of Abraham, a hanif, and he was not of the
idolaters.” (Qur'an 2:135)

Gabriel S. Reynolds, “The Islamic Christ,” in:
Francesca A. Murphy (ed.), The Oxford Handbook
of Christology, First Edition, Oxford, 2015, 192-94.

20

Al-Warrag, Aba ‘Isa Muhammad ibn Haran, Kitab
al-Radd ‘ald al-Thalath Firaq Min al-Nasard
[Refutation of the Three Groups of Christians],
Cambridge, 1992.

Qadi "abd-al-Jabbar, Tathbit Dal@'il al-Nubawah:
A Parallel English-Arabic Text [Critique of Chris-
tian origins], Translated by Reynolds, Gabriel
Said; Samir, Khalil, Provo Utah: Brigham Young
University Press, 2010.

Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, Al-Mizan
fT Tafsir al-Qur'an [The Justice in the Interpreta-
tion of Qur'an], Vol. 3, Qom: Dafater-e-Entesha-
rate Islami, 1995, 310.

“He sent down the Book upon thee in truth, con-
firming what was before it, and He sent down the
Torah and the Gospel.” (Quran 3:3)

Al-Hurr al-‘Amili, Muhammad b. al-Hasan, Ithbat
Al-Hudah Bi-Al-Nusts Wa al-Mu'jizat [Proof of
Guidance Through Sources and Miracles], Vol.1,
Beirut: Mu’assasat al-A'lami lil-Matbd‘at, 2004,
234,

A Shiite tradition recounts a narrative in which
a Christian, hailing from a monastery, holds the
Gospel of Jesus, which was inherited by Peter
(Simeon). In this account, Peter is depicted as the
most beloved apostle to Jesus and the most right-
eous of them all. Furthermore, it is asserted that
Jesus entrusted his books, knowledge, and judge-
ment to Peter. (Hashim ibn Sulayman Bahrani,
Madinat Mu‘djiz al-A’imma al-Ithna ‘Ashar wa
Dal@’il al-Hujaj ‘ald al-Bashar, Qom: Mu’assasat
al-Ma‘arif al-Islamiyah, 1992. Vol. 1, 499.)

Muhammad b. Ibrahim al-Nu‘mani, Kitab
al-Ghayba [The Book of Occultation], Translated
by Ghaffari, Muhammad Javad, Second Edition,
Tehran: Sadough, 1997, 110.

“Those unto whom We have given the Book rec-
ognize it as they recognize their children, but a
group of them knowingly conceal the truth.”

Qad1 ‘Abd-al-Jabbar, Tathbit dal@’il al-nubdwah,
92-94.

For instance, Ed Parish Sanders argues that the
Pilate’s reluctance to execute Jesus accord-
ing to Mk 15 should be explained as “Christian



2

2

2

24

2

2

2

2

2

2

W

5

6

7

oo

[\o)

propaganda” to reduce the conflict between the
Christian movement and Roman authority. (Ed
Parish Sanders, The Historical Figure of Jesus,
London: Penguin, 1993, 273-74.)

A manuscript of the Qur'an, which was compiled
at the command of Uthman b. Affan in 30/650-1.

Ayatullah Muhammad Hadi Ma'rifat, Al-Tamhid
fT ‘ulam al-Quran [A Prolegomenon to Quranic
Sciences], Vol. 1, Qom: Mu’assasat al-Nashr al-Is-
lamt, 1991, 339.

Mohammad Ali Amir-Moezzi, The Silent Quran
and the Speaking Qur’an: Scriptural Sources of
Islam Between History and Fervor, New York:
Columbia University Press, 2016, 62-65.

The Diatessaron, compiled by Tatian around the
2nd century, was an attempt to harmonize the
four canonical Gospels into a single cohesive
narrative.

Jan Van Reeth, “UEvangile du Prophéte in:
al-Kitab, D. De Smet, G. de Callatay and J.M.F. Van
Reeth (eds), Acta Orientalia Belgica, 2004, 174.

Van Reeth, Jan M. F.. ,Who is the ‘other’ Para-
clete?, in: The Coming of the Comforter: When,
Where, and to Whom?: Studies on the Rise of
Islam and Various Other Topics in Memory of
John Wansbrough, Carlos A. Segovia, et al. (eds),
423-452. Piscataway, NJ, USA: Gorgias Press,
2012, 451.

“Indeed, he is named the Mahdi because he
is guided to a hidden matter, and he extracts
the Torah and all of Allah’s books from a cave
in Antioch. He judges among the people of the
Torah with the Torah, among the people of the
Gospel with the Gospel, among the people of the
Psalms with the Psalms, and among the people
of the Qur'an with the Qur'an.” (Al-Nu‘mani, Kitab
al-Ghayba, 335.); All narratives (hadiths) are
translated from Arabic into English and cross-
checked with their Farsi translation.

“And [he will be] a messenger to the Children of
Israel, ‘Truly I have brought you a sign from your
Lord. I will create for you out of clay the shape of
a bird. Then I will breathe into it, and it will be a
bird by God’s Leave.” (Qur'an 3:49)

“Truly the likeness of Jesus in the sight of God
is that of Adam; He created him from dust, then
said to him, “Be!” and he was.” (Qur'an 3:59)

30 Haskani, ‘Ubayd Allah ibn Ahmad, Shawahid

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

a

42

43

44

al-tanzil lf gawa'id al-tafdil [Evidence of the Rev-
elation of the Rules of Preference], Translated by
Rouhani, Ahmad, Qom: Dar alhuda, 2001, 69.

“The Messiah, son of Mary, was only a mes-
senger; other messengers had come and gone
before him; his mother was a virtuous woman;
both ate food [like other mortals].” (Qur'an 5:75)

Muna Tatari / Klaus von Stosch, Mary in the
Qur'an: Friend of God, Virgin, Mother, Translated
by Lewis, Peter, London: Gingko, 2021, 259-82.
Original: Muna Tariri / Klaus von Stosch, Prophe-
tin - Jungfrau - Mutter. Maria im Koran, Freiburg
i.Br.. Herder, 2021.

“And when Jesus sensed disbelief in them, he said,
‘Who are my helpers unto God?" The apostles
said, “We are God’s helpers. We believe in God;
bear witness that we are muslims (submitters).”
(Qur'an 3:52)

“So, We gave those of them who believed their
reward, yet many of them are iniquitous.” (Qur'an
57:27)

Fred McGraw Donner, Muhammad and the
Believers: At the Origins of Islam, Cambridge:
Belknap, 2010, 27-33, 56-89, 205-213.

Tabataba'i, al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an, Vol. 5, 210.

“I said naught to them save that which Thou
commanded me: ‘Worship God, my Lord and your
Lord” And | was a witness over them, so long as
| remained among them. But when Thou didst
take me [to Thyself], it was Thou Who wast the
Watcher over them.” (Qur'an 5:117)

“Peace be upon me the day | was born, the day |
die, and the day | am raised alive!” (Qur'an 19:33)
Tabataba'i, al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Vol. 5,
220.

“There is not one of the People of the Book, but
will surely believe in him before his death, and

on the Day of Resurrection he will be a witness
against them.” (Qur'an 4:159)

Tabataba'i, al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an, Vol. 2, 324.

“Take me as a submitter unto Thyself, and admit me
to the company of the righteous.” (Qur'an 12:101)

Tabataba'i, al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an, Vol. 5, 217.

Tabataba'i, al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an, Vol. 18,
176-77.



45

4

a

47

48

49

50

51

52

53

54

According to an Islamic narrative, “Jesus, the son
of Mary, descends near the White Minaret in the
east of Damascus, between two minarets, with
his hands resting on the wings of two angels.”
(Al-Sayyid Hashim al-Bahrani, Bahjat al-Nazar,
FT ithbat al-Wasayah wa-al-lmamah lil-A’'im-
mah al-ithnay ‘ashar [The Delight of Vision in
Proving the Wilayah and Imamate of the Twelve
Imams], Mashhad: Islamic Research Foundation
of Astane Quds Razavi, 2006, 194.)

Muhammad ibn Isma'il al-Bukhari, Sahihal-
Bukhari, Vol. 3, Beirut: Dar Tawq al-najah, 2001,
136.

Jacob Taubes, Occidental Eschatology, Trans-
lated by Ratmoko, David, Stanford, California:
Stanford University Press, 2009, 175-84.

Al-Nu‘mani, Kitab al-Ghayba, 253.

John J. Collins, Introduction to the Hebrew Bible
and Deutero-Canonical Books, Second edition,
Minneapolis: Fortress Press, 2014, 557.

For instance, a Shi’ite author has associated
“Son of Man” with Qa’im, because in the Syriac
language, Mark is used to name the Son of Man
(=< 12), a title that shares common linguistic
roots with the word Qa’'im. (“The Name of Qa’im,
the Promised Mahdi, in the Bible,” Shi‘a Pajahr,
https://t.me/negahinou/1010, [accessed: July 23,
2023].

Al-Nu‘mani, Kitab al-Ghayba, 432.

“The prophets are brothers with different
mothers, but their religion is one. [..] [Jesus]
will descend, so when you see him, recognize
him. [...] He will fight the people for the cause of
Islam, break the cross, kill the swine, and abolish
the Jizyah (tax of Christian and Jewish groups).
He will invite the people to accept Islam, and
during his reign, Allah will eliminate all religions
except Islam.” (ibn Hanbal, Aba ‘Abdallah Ahmad,
Musnad Ahmad Ibn Hanbal [A Collection of
Hadith by ibn Hanbal], Beirut: Dar lhya’ al-Turath
al-‘Arabi, 1993, 242.)

“When the Qa’'im, peace be upon him, leaves,
those who were thought to be among its people
will leave [the faith], and those who resemble
worshipers of the sun and the moon will enter
it” (AL-Nu‘mani, Kitab al-Ghayba, 317.); also see
the note 23.

Rasoul Jafarian, ‘Al b. “Isa al-Irbill and Kashf

55

56

57

58

59

60

al-ghumma, Mashhad: Islamic Research Founda-
tion of Astan Quds Razavi, 1990, 65.

Al-Nu‘manr, Kitab al-Ghayba, 110.

Al-Hurr al-‘Amili, Ithbat al-Hudah Bi-al-Nusis Wa
al-Mufjizat, Vol. 5, 230.

“Peace be upon [John] the day he was born, and
the day he dies, and the day he is raised alive.”
(Qur'an 19:15); “Peace be upon me [=Jesus Christ]
the day I was born, the day | die, and the day | am
raised alive!” (Quran 19:33)

“0 John! Take the Book with strength!” And We
gave him judgment as a child” (Quran 19:12). For
the infant prophecy of John as an analogy to the
infant imamate of the Mahdi, a Shi'ite hadith
states that “Allah argued in the imamate as Xe
argued in the prophethood”. (Muhammad Bagir
Majlisi, Bihar al-Anwar [Oceans of Lights], Vol.
50, Beirut: Dar lhya’ al-Turath al-*Arab, 1983, 37.)

Ibid., Vol. 45, 211.

Al-Nu‘manr, Kitab al-Ghayba, 207.



Aus dem Alt-Katholischen Seminar




Von links nach rechts: Achim Jegensdorf, Andreas Krebs, Ruth Nientiedt, Ulrike Dietzler-
Brohl, Theresa Hiither

Veranstaltungen

Am 11. Oktober 2023 eroffnete Dr. Aurica Jax (K6ln) das akademische Jahr
mit einem Gastvortrag zum Thema ,Spuren des Goéttlichen im Alltag -
politisch, feministisch, queer®.

Am 19. bis 21. Januar 2024 unternahmen Studierende, Lehrende und Freun-
de des Bonner Alt-Katholischen Seminars eine Exkursion nach Utrecht.
Wietse van der Velde erklarte bei seiner Fiihrung durch Utrecht viele Orte,
die fiir die niederlandische alt-katholische Kirchengeschichte bedeutsam
sind. Dr. Richard de Beer fiihrte uns im Museum Catharijneconvent durch
die Ausstellung ,Fashion for God“ mit liturgischen Gewéndern, die teilwei-
se aus festlichen Frauenkleidern hergestellt wurden. Pastor Louis Run-
haar zeigte uns die Reliquien der St. Gertrudis-Kathedrale und begriif3te
unsere Gruppe im Gottesdienst. Auf dem Programm stand auRerdem eine

86 Jahresheft 2024



Begegnung mit Studierenden und Lehrenden unseres niederldndischen
Partnerinstituts, des Alt-Katholischen Seminars der Universitat Utrecht.
Wir bedanken uns herzlich fiir die Gastfreundschaft!

Vom 18. bis 23. Februar 2024 organisierte das Alt-Katholische Seminar wie-
der eine Ora-et-Labora-Woche im Therapie- und Exerzitienhof ,Ain Karem*
in Stranzenbach (Bergisches Land). Gerahmt durch Morgen- und Abendge-
bete und gemeinsame Mahlzeiten - sowie mit Zeit fiir Spaziergange und
Gespriche -, arbeiteten die Teilnehmenden an ihren jeweiligen wissen-
schaftlichen Projekten.

Ebenfalls fortgesetzt wurde die Tradition der Online-Vortrdge in der Fas-
tenzeit. Dr. Mariam Kartashyan (Bern) sprach iiber die Beziehungen zwi-
schen armenischen Katholiken und Altkatholiken nach dem armenisch-
katholischen Schisma 1871-1879/81 (20. Februar 2024); Dr. Stefan Sudmann
(Diilmen) stellte neue Forschungen zu den alt-katholischen Gemeinden
Miinster und Bielefeld im Nationalsozialismus und in der Nachkriegs-
zeit vor (5. Marz); Dr. habil Frank Ewerszumrode (Essen) reflektierte
die Theologie des Herrenmahles in den christlichen Kirchen (12. Marz);
ThDr. Petr Jan Vins (Prag) stellte pastorale und sakramentale Uberlegun-
gen zur Frage der Segnung der Partnerschaft an; Dr. Katja Hericks (Berlin)
prasentierte Ergebnisse einer von ihr durchgefiithrten Studie zur Wahr-
nehmung und zum Wahrgenommen-Werden von Frauen* in der alt-katho-
lischen Kirche; Prof. Dr. Andreas Krebs (Bonn) referierte iiber Gottesbilder
jenseits der Heteronormativitat (nachgeholter Termin am 30. April).

Am 12. und 13. April 2024 traf sich der Internationale Arbeitskreis Alt-
katholizismusforschung (IAAF) im Dollingerhaus in Bonn. 15 Personen aus
vier Landern tauschten sich iiber die Situation in den alt-katholischen
Lehranstalten aus und diskutierten aktuelle Forschungsprojekte. Rieneke
Brand sprach uber ,Fundamental questions about citizenship- and moral
education in the Netherlands”, Jean Renel Amesfort zum Verstandnis der
Episkopé in 6kumenischen Dokumenten und ThDr. Petr Jan Vins iiber das
Sakrament der Krankensalbung und die Frage der BuRe. In einem Werk-
stattprojekt stellte Dr. des. Theresa Hiither einen Stadtfithrer zum alt-ka-
tholischen Bonn vor, der zum 150. Gemeindejubildum von St. Cyprian er-
scheinen soll; Prof. Dr. Angela Berlis kommentierte das Projekt. Daneben



prasentierte Dr. Erika Moser die Christkatholikin Aline Ducommun-Merz
(1867-1921), Prof. Dr. Peter-Ben Smit stellte Uberlegungen zum Verhaltnis
von Bibel und Geschichte in der Theologie der Philippinischen Unabhéngi-
gen Kirche an und Age Kramer interpretierte Joh 19,30 anhand von Michel
Henrys Phadnomenologie des Lebens.

Am 26. bis 30. August 2024 trifft sich die Internationale Altkatholische
Theolog:innenkonferenz in Neustadt/WeinstraRe zum Thema ,Erlésung
im 21. Jahrhundert - wovon und wozu? Altkatholische Perspektiven®. Da
die Drucklegung dieses Jahresheftes vor der Konferenz liegt, wird im Jah-
resheft 2025 ein kurzer Bericht erscheinen.

Abschlussarbeiten

Master in Alt-Katholischer und Okumenischer Theologie

Florian Lehnert: Spiritueller Missbrauch - auch in der Alt-Katholischen
Kirche?! Entdeckungen und Fragestellungen

Bisher spielt die Dimension spirituellen Missbrauchs in der alt-katholi-
schen Diskussion kaum eine Rolle - obwohl sich auch in der alt-katho-
lischen Kirche Risikofaktoren ausmachen lassen, etwa {iberschaubare,
familidare Gemeinden und eine begrenzte Zahl von Verantwortungstra-
ger:iinnen. Die Arbeit sichtet aktuelle Beitrdge und Ansétze zum spiri-
tuellen Missbrauch, gleicht sie mit dem kirchlichen Leben der Alt-Katho-
lischen Kirche in Deutschland ab und biindelt gewonnene Erkenntnisse
und Entdeckungen, um Empfehlungen und verbleibende offene Fragen zu
formulieren.

Stefan Leitenbacher: Thomas Brauns Weg in die alt-katholische Kirche bis
zum Antritt seiner Pfarrstelle in Mundelfingen

Zu den Alt-Katholik:innen der ersten Stunde z&hlte Pfarrer Thomas Braun
(1816-1884), der schon kurze Zeit nach dem Dogma von der ,Unbefleckten
Empfangnis Mariens” von 1854 exkommuniziert worden war. Damit unter-
schied er sich deutlich von Personen, die erst nach 1870 aus der romisch-
katholischen Kirche ausgeschiedenen waren. Die Arbeit analysiert Brauns
Jahre von den Anfiangen der alt-katholischen Kirche bis zur Ubernahme



seiner ersten Pfarrstelle in Mundelfingen. Wie gelingt es Thomas Braun,
sich in die alt-katholische Bewegung einzufiigen, und wie lasst er sich mit
seiner spezifischen Geschichte integrieren? Welche Schwierigkeiten tre-
ten dabei zutage?



Impressum

© Alt-Katholischer Bistumsverlag Bonn 2024

Alt-Katholische und Okumenische Theologie 9 (2024)

Jahresheft des Alt-Katholischen Seminars der Universitat Bonn

Herausgeber

Andreas Krebs

Autor:innen

Michael Bangert, Julia Knop, Jan Loffeld, Saman Mahdevar

Layout
Andreas von Mendel Grafikdesign, Ismaning,

avm@vonmendel.de

© Fotos (Seite) und Illustrationen
Soweit nicht am Bild angegeben: Wikicommons (Unbekannt - 9; Martin Wadsack - 33; Bi-
bliotheque Nationale de Paris - 65); Dr. Thomas Mauersberg (85); A. v. Mendel (Umschlag mit

Material von KI-Bildgeneratoren)

Herstellung

Druckerei & Verlag Steinmeier GmbH & Co KG, Deiningen

ISSN ISBN
2511-803X 978-3-948740-26-9

Auflage: 400 - Stand Juli 2024



BN N ) R
R SR 270

(8 2
e
S

Die Jahreshefte publizieren Beitrage zu aktuellen Themen
alt-katholischer und 6kumenischer Theologie. Dabei
werden die unterschiedlichen Perspektiven aller theo-
logischen Disziplinen einbezogen. Ein besonderer Fokus
liegt auf der Verknipfung theologischer Forschung mit
der Wahrnehmung und Reflexion gelebter Wirklichkeit
der Alt-Katholischen Kirche sowie ihres 6kumenischen,
interreligiosen und gesellschaftlichen Umfelds.

Alle Ausgaben kénnen lber den Buchhandel bezogen
werden. Dartiber hinaus sind die Ausgaben der zurtick-
liegenden Jahre online verfiigbar auf:
www.alt-katholische-und-6kumenische-theologie.de

9 "783948"740269" > ISSN 2511-803X




