
   

        Alt-Katholischer Bistumsverlag

  

 

Alt-Katholische und  
Ökumenische Theologie  
()
Jahresheft des Alt-Katholischen Seminars  
der Universität Bonn

Zum 250. Geburtstag Ignaz Heinrich von Wessenbergs  
Michael Bangert

Zukunft von Glaube – Zukunft von Kirche  
Beiträge zum 150-jährigen Bistums jubiläum  
von Julia Knop und Jan Loffeld

Muslimisch-christlicher Dialog  
Saman Mahdevar



Jahresheft 2024 1

Alt-Katholische und  
Ökumenische Theologie  
()

Jahresheft  
des Alt-Katholischen Seminars  
der Universität Bonn

Zum 250. Geburtstag Ignaz Heinrich von Wessenbergs  
Michael Bangert über einen Aufklärungstheologen,  
der Priestertum und Künstlertum verband

Zukunft von Glaube – Zukunft von Kirche  
Dokumentation der Beiträge zum 150-jährigen Bistums-
jubiläum von Julia Knop und Jan Loffeld

Muslimisch-christlicher Dialog  
Saman Mahdevar über Christologien  
in frühen schi’itischen Quellen 
 
 
Alt-Katholischer Bistumsverlag, Bonn 



Jahresheft 20242

Alt-Katholische und Ökumenische Theologie 9 (2024)

Jahresheft des Alt-Katholischen Seminars der Universität Bonn

Herausgegeben von Andreas Krebs



Jahresheft 2024 3

Andreas Krebs
Editorial. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Michael Bangert
Priester, Dichter, Künstler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
Überlegungen zum Verständnis des geistlichen  Amtes bei Ignaz Heinrich von Wessenberg

Julia Knop
Zukunft von Glaube – Zukunft von Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
150 Jahre alt-katholisches Bistum in Deutschland

Jan Loffeld
Wenn christliche Codes nicht mehr gekannt werden…. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
Überlegungen zu einer künftigen Zeugnisgestalt des Christentums

Saman Mahdevar
Between the Two Worlds: Christology in the Early Sources of Shi’ism . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Aus dem Alt-Katholischen Seminar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85

 

Inhalt



Jahresheft 2024 5

vor 250 Jahren wurde Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774–1860) ge-
boren. Der Generalvikar des Bistums Konstanz war eine zentrale Gestalt 
der katholischen Aufklärung, deren Impulse auch im Altkatholizismus fort-
wirkten. Passend zu diesem Jubiläum wird das vorliegende Jahresheft mit 
einem Beitrag von Michael Bangert eröffnet, der Wessenberg als facetten-
reichen und durchaus widersprüchlichen Menschen lebendig werden lässt. 
Einerseits war Wessenberg ein Vertreter der alten feudalen Reichskirche, 
der eine konventionelle Karriere absolvierte; als aufgeklärtes Mitglied 
der damaligen Elite engagierte er sich vor allem für die Seelsorge und die 
Verbesserung der Lebensbedingungen der ihm anvertrauen Menschen. 
Andererseits bezeugte Wessenberg als Dichter und Mystiker ein reiches 
inneres Leben. Früh war ihm klar, dass seine Kirche vor tiefen Umbrüchen 
stand. Zu seinen Lebzeiten verlor sie einen großen Teil ihrer Besitztümer an 
die Staaten und fand sich in einer zunehmend säkularen Gesellschaft wieder. 
Wessenberg erkannte, dass die Kirche nun aus ihren inneren moralischen 
und geistlichen Kräften leben musste. Seine literarischen Arbeiten – die 
eine intensive, nicht immer unkritische Auseinandersetzung mit zeit-
genössischen kulturellen Strömungen erkennen lassen – wollten dazu bei-
tragen, die „Vereinigung mit Gott in Gesinnung und Leben“ zu fördern.

1817 verhinderte die vatikanische Diplomatie Wessensbergs Ernennung 
zum Bischof. Dabei hätte sein Ansatz, künstlerische Kreativität und geist-
liches Amt miteinander zu verbinden, das Potential gehabt, einer um sich 
greifenden kulturellen Verengung in Kirche und Klerus entgegenzuwirken. 
Dazu ist es nicht gekommen. Bis heute gibt es – auch im alt-katholischen 
Bereich – zwischen kirchlichen Ästhetiken und aktuellen Entwicklungen 

 

Liebe Leser:innen,



Jahresheft 20246

in Kunst, Musik und Literatur eine erkennbare Kluft. Für Michael Bangert 
bleibt Wessenbergs „Selbstverständnis des Priesters als Künstler“ deshalb 
nach wie vor anregend und herausfordernd.

Zwei weitere Texte dieses Heftes dokumentieren Vorträge, die beim Fest-
akt zum 150-jährigen Jubiläum des deutschen alt-katholischen Bistums vom 
1. bis 2. September 2023 gehalten wurden. Die Veranstaltung stand unter dem 
Titel „Zukunft von Glaube – Zukunft von Kirche“. In ihrem Beitrag bescheinigt 
die römisch-katholische Dogmatikerin Julia Knop der alt-katholischen 
Kirche, dass es ihr gelinge, kirchlich tradierte Gottesbilder und Glaubens-
formen dynamisch zu bewahren und kritisch weiterzuentwickeln. Dennoch 
ist auch die alt-katholische Kirche davon betroffen, dass kirchlich geformtes 
Christentum in unserer Gesellschaft insgesamt auf dem Rückzug ist. Viele 
frühere Mitglieder der römisch-katholischen Kirche wechseln nicht zur alt-
katholischen Kirche, sondern verlassen die Kirche überhaupt. Konfessionelle 
und religiöse Eindeutigkeiten werden als anachronistisch empfunden, und 
insbesondere junge Menschen, selbst wenn sie weiterhin kirchlich gebunden 
sind, interessieren sich mehr für neue Gottesdienstformen und das Leben 
von Ambiguitäten als für traditionelle dogmatische Fragen.

Mit dem tschechischen Soziologen und Religionsphilosophen Tomáš Halík 
sieht Julia Knop die europäischen Kirchen im „Nachmittag des Christen-
tums“ – in einer Zeit, in der Konfessionalitäten und Religionszugehörigkeiten 
fluide werden und die Suche nach sozialen Erfahrungen und einem respekt-
vollen, integrativen Glauben umso mehr in den Vordergrund tritt. Das kann 
auch bedeuten, dass Menschen sich einer Gemeinde nur für eine gewisse 
Zeit anschließen, bis ihre Suche sie zu anderen Orten weiterführt. Um unter 
diesen Bedingungen Glaube und Kirche positiv zu gestalten, sind nach Julia 
Knop soziale Räume als Knotenpunkte eines pluralen Netzwerks nötig, in 
denen Konfession nicht weniger, aber auch nicht mehr als einer von vielen 
Dialekten ist. „Katholisch daran könnte und sollte das Verbindende sein, das 
integrative, inklusive Moment, die Größe und Weite eines Gottesglaubens, 
dessen Grundintuition der Respekt vor der Würde alles Lebendigen ist.“

Der römisch-katholische Praktische Theologe Jan Loffeld beginnt seinen 
Beitrag mit einem Gespräch, das er in Utrecht aufschnappt – in der früheren 
alt-katholischen Kirche Maria Minor, die heute als Biercafé genutzt wird. 



Jahresheft 2024 7

Junge Gäste sprechen dort mit unbefangener Unwissenheit über die 
religiösen Symbole, die im Raum verblieben sind – für Jan Loffeld ein 
Zeugnis für das Verschwinden religiöser Codes aus der Gesellschaft. Diese 
legt die Schätze kirchlicher Kultur, die sie geerbt hat, in Baudenkmälern, 
Museen und Archiven ab, um sie dort zu verwahren und zu vergessen – 
ein „Verwahrensvergessen“, wie es die Kulturwissenschaftlerin Aleida Ass-
mann beschrieben hat. Das „Verwahrensvergessen“ schließt ein, dass die 
gehüteten Stücke dann immer wieder einmal auch hervorgeholt und außer-
halb ihres ursprünglichen Kontexts neu gedeutet werden, etwa bei den „The 
Passion“ genannten Spektakeln, die in der Karwoche die Passion Jesu als 
TV-Event vor einer Innenstadtkulisse inszenieren und damit in England, 
den Niederlanden und mittlerweile auch in Deutschland ein wachsendes 
Publikum begeistern. 

Wie kann Kirche zwischen Musealisierung und für sie befremdlicher Neu-
kontextualisierung „ihrer“ Überlieferungen eine Rolle finden? Am Bei-
spiel der staatlich organisierten „Geestelijke verzorging“ („Geistliche Be-
treuung“) in den Niederlanden zeigt Jan Loffeld auf, wie wenig christliche 
Seelsorger:innen mit der Kennzeichnung ihrer Präsenz als „christlich“ noch 
verstanden werden. Eigen- und Fremdwahrnehmungen driften oft so weit 
auseinander, dass sie nicht mehr im selben begrifflichen Rahmen liegen. Des-
halb besitzen Seelsorger:innen keine Deutungshoheit mehr über das, was sie 
tun oder darstellen, und sie bestimmen auch nicht mehr, was bei welcher Ge-
legenheit aus dem „Verwahrensvergessen“ hervorgeholt wird. Diese Situation 
eröffnet für Jan Loffeld freilich auch neue Möglichkeiten. Er entdeckt sie in 
einer „narrativen Pastoral“, die an das – etwa in sozialen Medien allenthalben 
anzutreffende – Bedürfnis anknüpft, Geschichten von sich und den eigenen 
Erfahrungen zu erzählen. Denn auch der christliche Glaube ist narrativ 
strukturiert. Es käme darauf an, die kleinen und großen Erzählungen von 
heute mit christlichen Erzählungen neu zu verweben. Dazu bräuchte es eine 
Präsenz, die „von der narrativen Grundstruktur der Gegenwart lernt und darin 
ihre eigene, ursprüngliche narrative Identität wiederentdeckt“.

Der abschließende Text dieses Heftes versteht sich als Beitrag zum 
muslimisch-christlichen Dialog: Saman Mahdevar beleuchtet die Christo-
logien früher schi’itischer Quellen mit der Fragestellung, ob sie bloß der 
Abgrenzung gegen das Christentum dienen oder vielmehr einen wichtigen 



Jahresheft 20248

Aspekt des islamischen Glaubens zum Ausdruck bringen wollen. Für christ-
liche Leser:innen ist dabei aufregend zu erfahren, wie ambivalent die Dar-
stellungen Jesu im Qur’an sind – und wie vielfältig demzufolge auch die 
daran anschließenden Deutungen und Fortschreibungen. Frühe schi’itische 
Christologien, so Saman Mahdevar, wollen keineswegs nur einen Gegen-
satz zum Christentum markieren; vielmehr wird Jesus – dessen Herabkunft 
vom Himmel man für die Endzeit erwartet – im Kontext von Unterdrückung 
und Verfolgung der Shi’a zur apokalyptischen Figur, die den Machthabern 
widerspricht und die Hoffnung verkörpert, das Böse zu besiegen. 

Am Ende des Heftes finden Sie wie immer einen Bericht über die Aktivitäten 
des Alt-Katholischen Seminars im vergangenen akademischen Jahr. Bleibt 
mir noch, Theresa Hüther, Achim Jegensdorf und Ruth Nientiedt für das 
Lektorat und Andreas von Mendel für das ansprechende Layout zu danken 
– und Ihnen eine anregende Lektüre zu wünschen! 

Andreas Krebs



Jahresheft 2024 9

Michael Bangert

Priester, Dichter, Künstler

Überlegungen zum Verständnis des geistlichen 

 Amtes bei Ignaz Heinrich von Wessenberg



Jahresheft 202410

Als Ignaz Heinrich Freiherr von Wessenberg-Ampringen am 9. August 1860 
starb, fertigte in den folgenden Tagen der Konstanzer Zeichenlehrer Geb-
hard Gagg (1838–1921) eine Skizze des Verstorbenen an: Wessenberg liegt 
auf der Totenbahre, angetan mit den liturgischen Gewändern eines Dom-
herrn in feinem Rot, umgeben von Kerzen, frommen Bildern, das Sterbe-
kreuz in den gefalteten Händen.1 Es ist die nahezu ideale Darstellung eines 
hohen Geistlichen der „eccelsia romana“, dem der Transitus nach allen reli-
giösen Regeln und heiligen Bräuchen gelungen ist. Gagg interpretiert Wes-
senberg als einen Vertreter der sakralen Dimension seiner Kirche, als einen 
„vir Dei“. Ob der hochbetagte Wessenberg dem Klerikerideal Gaggs wirklich 
entsprechen konnte, darf als fraglich betrachtet werden. Denn eine stili-
sierte Betrachtung seiner eigenen Existenz als Vertreter des spirituell hoch 
aufgeladenen Konzepts des tridentinischen Priesterbildes wäre ihm ver-
mutlich befremdlich erschienen. Vielmehr war er durch seine Herkunft und 
die damit einhergehende soziokulturelle Prägung ein Vertreter der feudalen 
Kirche, der Reichskirche. Sein Verständnis vom Amt eines Geistlichen in sei-
ner Kirche hatte durchaus pastorale Züge und war auf die Verbesserung der 
Lebensbedingungen des Kirchenvolkes ausgelegt, doch als ein vorrangig 
die Sakramente spendender Kleriker sah er sich nicht. Sein existentielles 
Interesse galt nur in geringem Maße dem Vollzug religiöser Riten. Vielmehr 
verstand er sich als fürstlicher Wirtschaftsförderer2 und Bildungsminister, 
als Künstler und Kulturmanager.3

1.  Konventionelle Amtsbiographie

Entsprechend der reichsritterschaftlichen Tradition seiner Familie wurde 
Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774–1860) als Zweitgeborener für den 
geistlichen Stand vorgesehen. Damit war nicht nur sein Beruf bestimmt, 
sondern zugleich eine standesgemäße Versorgung gesichert. Wessenberg 
empfing bereits als Zehnjähriger in Konstanz die niederen Weihen und die 
Tonsur von dem Onkel seiner Mutter, Weihbischof Wilhelm Joseph von Ba-
den. Als Mitglied des stiftsfähigen Adels erhielt er 1791 durch sog. „kaiser-
liche Erstbitten“ eine Dompräbende4 in Konstanz, 1792 eine solche in Augs-
burg. Der Prozess der Inbesitznahme der Pfründe zog sich traditionsgemäß 
über einige Jahre hin. Finanziell war bereits damit eine Grundsicherung 



Jahresheft 2024 11

erreicht. Anfang 1799 wurde er zum Subdiakon geweiht und konnte damit 
im Verlauf des Jahres sein Amt als vollberechtigtes Mitglied des Domkapi-
tels in Konstanz antreten.5 Zugleich wurde er Mitglied der Geistlichen Regie-
rung in Augsburg: Die Amtsbiographie nahm die erwartbare, der kirchlichen 
Kultur des Römisch-Deutschen Reiches entsprechende Form an!

In Augsburg verblieb Wessenberg wegen der unsicheren Verhältnisse im 
Land und traf im Mai 1800 Carl Theodor von Dalberg (1744–1817), der im 
Januar desselben Jahres das Bistum Konstanz als Fürstbischof übernom-
men hatte. Dalberg trug ihm das Amt des Generalvikars an. Wessenberg 
stimmte zu, obwohl ihm ein vergleichbares Angebot von Seiten des Fürstbi-
schofs von Augsburg vorlag. Der junge Wessenberg hatte offensichtlich die 
Anerkennung zweier der wichtigsten Gestalten der alten Reichskirche ge-
winnen können, obwohl sein Ausbildungsprofil nicht dem tridentinischen 
Bischofsideal entsprach. Dieser Aspekt scheint irrelevant gewesen zu sein.

Das Bistum Konstanz war von ausgreifender Größe in Hinsicht auf die 
geistliche Jurisdiktion, jedoch in Bezug auf die weltliche Herrschaft eher 
schmal und zersplittert. Die fürstbischöflichen Hoheitsrechte waren Ende 
des 18. Jahrhunderts teilweise umstritten und die finanzielle Lage prekär.6 
Der Amtsantritt in Konstanz verzögerte sich, weil sich die Stadt fest in der 
Hand der französischen Armee befand. Wessenberg wich ins sichere Re-
gensburg aus. Hier hatte er im Haus des Regensburger Dompropstes, eines 
Bruders seiner Mutter, vielfach Gelegenheit, Kontakt zum „Immerwähren-
den Reichstag“ aufzunehmen.7 Der über einjährige Aufenthalt in Regens-
burg wurde für ihn zu einer exzellenten Einübung in die Gepflogenheiten 
und Regeln der Reichsdiplomatie. Das diplomatische Handwerk beherrschte 
Wessenberg rasch, da ihm dabei seine persönliche Konstitution mit ihrer 
Zurückhaltung und Disziplin sehr zuträglich war. Als „geheimer“ Botschaf-
ter des in Erfurt festsitzenden Dalberg versuchte er, eine Abstimmung über 
eine gemeinsame Handlungsstrategie der geistlichen Fürsten innerhalb 
des Alten Reiches zu erreichen. Das Projekt scheiterte – nach anfänglich 
hoffnungsvollen Erfolgen – an den Partikularinteressen des Reichsepisko-
pates.8 Nicht zuletzt wegen der kirchlichen Winkelzüge verließ Wessenberg 
Regensburg enttäuscht: „Die Wahrnehmung dieser Zustände erregte in mir 
einen wahren Ekel und die Sehnsucht, recht bald meine Kräfte einzig dem 
Beruf meines geistlichen Hirtenamtes zu widmen.“9 In Regensburg erkannte 



Jahresheft 202412

er auch, dass die Säkularisation unausweichlich kommen würde: Das Über-
leben der Kirche würde zukünftig nicht mehr durch ihre konstitutionelle 
Absicherung, sondern durch ihre innere Kraft befördert werden. Wessen-
berg verfasste während des Regensburger Aufenthaltes zwei Schriften, die 
seine klare Einsicht in die Gewalt der kommenden Veränderungen belegen, 
und zugleich seine Bereitschaft, die Herausforderung mit Überlegung, Ver-
antwortungsbewusstsein und Energie anzugehen.10 Beide Bände kritisierten 
in scharfer Form die Säkularisation als Folge eines „unersättlichen Finanz-
geistes“ der größeren Territorialstaaten sowie die Bereitschaft der Regie-
renden, eine hohe Staatsverschuldung in Kauf zu nehmen. Beide Schriften 
haben in ihrer Dynamik und mit ihrer kritikfreudigen Verve die Bewertung 
der Person Wessenbergs – in positiver wie in negativer Hinsicht – bis weit 
ins 20. Jahrhundert geprägt.

Bezeichnend für die Eigenart seiner Persönlichkeit ist, dass Ignaz Heinrich 
von Wessenberg während seiner Adoleszenz, in der sich politische und ge-
sellschaftliche Umwälzungen von historischem Ausmaß ereigneten, zwar 
zum einen ruhig, beherrscht und asketisch lebte, zum anderen aber in 
einem reichen, kreativen Prozess stand. Das Erlebte und Ersehnte gewann 
eine künstlerisch verdichtete Form: Bereits im Jahr 1800 erschien ein ers-
ter Gedichtband, in dem Wessenberg Auskunft über seinen Weltbezug und 
seine Weltsicht gab. Diese Sammlung beurteilte Wessenberg im Nachhinein 
eher skeptisch: „[...] beging ich die Thorheit, eine Sammlung von Gedichten 
nach Zürich zum Druck zu senden. [...] Als ich die Sachen gedruckt wieder 
las, ward mir zu meinem Schrecken klar: den mehrsten fehle der poetische 
Geist und die klassische Form in solchem Maße, daß die Kritik leichtes Spiel 
habe, sie unter den Kehricht zu werfen.“11 

Wessenberg verstand sich in spirituellen Kontexten eher als Dichter denn 
als Priester, denn trotz solcher „Thorheiten“ blieben Kunst und Ästhetik für 
sein Innenleben von elementarer Bedeutung. Mit ihrer Hilfe versicherte er 
sich seiner selbst. Hier fand sein „Gemüth“ die Gelegenheit, den inneren 
Überzeugungen und Empfindungen Raum und Sprache zu geben. Durch die 
Kunst – sehr viel stärker als die unmittelbar kirchlich-religiösen Verrichtun-
gen – eröffnete sich ihm die Dimension Gottes: „Bei den vielen Kämpfen und 
Mühsalen, welche ich in meinem Berufsleben zu bestehen hatte, gewährte 
mir die Kunst, insbesondere die Dichtkunst, eine Labsal und eine Erholung, 



Jahresheft 2024 13

wofür ich dem Geber alles Guten nicht genug zu danken vermag. Sie war wie 
ein freundlicher Himmelsbote, der mir, wie dem Psalmisten David, das Ge-
müth erheiterte, erhob und stärkte.“12 Die poetische Sprache steht in nahezu 
sakramentalen Zusammenhängen.

Im Juli 1812 weihte Carl Theodor von Dalberg seinen Konstanzer Vikar in 
Fulda zum Priester. Diese Weihe scheint Wessenbergs Frömmigkeitspraxis 
allerdings nicht wesentlich verändert zu haben. In einer poetischen Ver-
arbeitung dieser Erfahrung bestimmt Wessenberg als die Hauptaufgaben 
des Priesters eben nicht die Eucharistiefeier, sondern Verkündigung, Ein-
heit, caritative Hilfe und Hirtentätigkeit. Die zentrale Quelle des Priester-
amtes bestimmt er in einer gewissen amtstheologischen Nonchalance mit 
„Die ew’ge Liebe, die die Welt regiert.“13 Trotz einer gewissen Wertschätzung 
für die eucharistische Kommunion nahm die Zelebration der Eucharistiefei-
er entsprechend den Gepflogenheiten der Zeit für ihn keine herausgehobe-
ne Stellung ein. Aus seinen ausgedehnten Reisen verzeichnet er weder das 
Stundengebet noch den Besuch irgendwelcher Gottesdienste.14 Doch seine 
„ars celebrandi“ hinterließ bei vielen Pfarrern und Gemeindegliedern einen 
tiefen Eindruck.15 In einem poetischen Entwurf verortet er das besondere 
Priesteramt im Bereich der persönlichen Frömmigkeit und nicht in der hie-
rarchischen Funktion: „Doch hat in der Schöpfung Hallen / Der Gedank’: Un-
endlichkeit, / Und der Trieb, dir zu gefallen / Mich vor allem / Zu der hohen 
Priesterschaft geweiht.“16

Wessenbergs Selbstverständnis als Priester lässt sich am ehesten im Rück-
schluss über die Vorgaben der damaligen Zeit zum Priesteramt allgemein 
erkennen. Wessenberg war bezüglich des Priesterideals sicher kein christ-
lich verbrämter Aufklärer. Er blieb nicht bei einem staatlich propagierten 
Leitbild des Volks- und Glückseligkeitslehrers stehen. Auch im Sinne der 
Prägung durch Johann Michael Sailer (1751–1832) stellte er fest: „Der Geistli-
che ist kein Schüler der Stoa, kein Krämer und Marktschreier der Zeit-Philo-
sophie [...] kein Professor irdischer Glückseligkeitslehre, am wenigsten ist er 
[...] der Lehrer einer bloß politischen Moral.“17 

Eher gründet seine Amtstheologie im Neuen Testament. Er wollte ein pries-
terliches Amt, wie es „Zug um Zug von der Heiligen Schrift dargestellt wird.“ 
Durchaus im Bewusstsein des allgemeinen Priestertums aller Gläubigen 



Jahresheft 202414

verlangte Wessenberg als Vertreter des Bischofs von den Priestern als den 
„Bevollmächtigten des Herrn“, dass sie vorrangig geistlich seien.18 Neben al-
len asketischen Übungen und Tugenden sollte die Arbeit an der Heiligen 
Schrift auf dieses Ziel hin beförderlich sein. Leben und Wirken des Priesters 
bedürften der stetigen, engen Verbindung mit dem Haupt der Kirche, Jesus 
Christus. Das Ziel dabei sei, die Gläubigen wiederum zu einer solchen in-
nigen Verbundenheit hinzuführen. Dabei spielt die seelsorgliche Fähigkeit, 
Menschen zu trösten und aufzurichten, eine entscheidende Rolle. Die Maß-
stäbe, die Wessenberg – auch bezüglich der Zölibatsverpflichtung – anleg-
te, sind streng. Doch seine vernunftorientierten Positionen sahen auch ein 
pragmatisches Reglement für diejenigen Priester vor, die die Ehelosigkeit 
aufgeben wollten. Er wünschte diesen die Möglichkeit der Rückkehr in den 
Laienstand oder den Übertritt zum griechisch-katholischen Ritus: „Warum 
sollte ihnen die Kirche nicht helfen, damit sie in einem anderen Stand Gott 
dienen? [...] Die außerordentlichen Umstände, in welche die Weltereignisse 
die Kirche versetzt haben, fordern außerordentliche Hilfsmittel.“19

2.  Der Priester als Hirte und Dichter

Wessenberg hatte den Anspruch, alles, was er schrieb, mit sich selbst in Be-
ziehung setzen zu können. Er wollte und konnte seine pastoralen Pflichten 
auch als Dichter ernstnehmen. Die Trennung von Kunst und Leben schien 
ihm falsch und widernatürlich: „Bald aber sah ich, daß zwischen dem 
Schriftwort und dem Leben vieler Schriftsteller eine weite Kluft bestehe; 
auch daß bei einer Menge von Schriftstellern die Büchermacherei nichts 
als ein Gewerbe sei, das wie ein anderes mit der Absicht bestmöglichen 
Gewinns an Celebrität oder Geld getrieben werde. Diese Wahrnehmungen 
machten mich in meiner Meinung von der Wichtigkeit und Bedeutung der 
Schriftstellerei stutzig.“20 Jedes geschriebene Wort, welcher literarischen 
Gattung es in theoretischer Sicht auch zugeordnet sein mochte, stellte für 
ihn einen vitalen Ausdruck seines Lebens und seiner Grundhaltungen dar. 
Da das Schreiben das Leben selbst berührt, ist es in gewisser Weise heilig 
und daher vom merkantilen Treiben und von der marktschreierischen Publi-
zität ausgeschlossen. Deshalb war das Geschriebene für  Wessenberg nichts 
künstlich Fremdes, kein Artefakt, sondern etwas Eigenes, Lebendiges. Und 



Jahresheft 2024 15

das sollten aus seiner Sicht auch die Kriterien der Beurteilung sein. Wolf-
gang Müller hat in einem anderen Kontext konstatiert, dass der Konstanzer 
Generalvikar prinzipiell gegen alles Systematische, auch in der Philoso-
phie, eingestellt war.21 Das sei auch der Grund für die strikte Ablehnung der 
Hegel’schen Positionen. Er habe in allem eine Lebensnähe verlangt. Diesen 
Vorbehalt habe er an alle Wissenschaften herangetragen. Dass dabei die 
hermeneutischen Voraussetzungen stets auch „mächtige Konsequenzen“ 
in Bezug auf die Konkretionen haben, sei ihm wenig bewusst gewesen. 
Auf diesem Hintergrund klärt sich auch die Entscheidung für ein Leben 
als „dichtender Geistlicher“ und gegen den Beruf als berechnend-objektiver 
Wissenschaftler: „Ein großer berühmter Gelehrter zu werden, kam mir in 
meinem ganzen Leben nie in den Sinn. Das Streben meines Geistes war 
von Jugend an zu sehr auf das Leben gerichtet. Studien, so ferne sie nicht 
vernünftiger, weiser, besser oder auch nur zu Geschäften des Lebens taug-
licher machten, schienen mir jederzeit unnützer Kram und Prunk, oder 
doch von sehr untergeordnetem Werthe zu sein.“22 Das Amtsverständnis 
 Wessenbergs trägt daher „lebensnahe“ und folglich auch in logischer Hin-
sicht inkonsistente Züge an sich.

Es scheint, als hätte Wessenberg prinzipiell nur unwesentlich zwischen den 
einzelnen Gattungen seiner literarischen Produktion unterschieden. Gleich-
gültig, ob geistliche Weisung, Verfassen von Kirchenliedern, Beschreibung 
eines Dampfers oder poetischer Impuls – er war im Schreiben beheimatet! 
Das dichterische Erfassen seiner Eindrücke auf Reisen oder bei der Betrach-
tung von Kunstwerken wertete er nicht anders als sein Werk über die Kon-
ziliengeschichte. Lediglich amtliche Gebrauchsliteratur und private Korre-
spondenz weist er anderen Kategorien zu: „Vielleicht hätte ich am besten 
gethan, nie nichts zu schreiben als Hirtenbriefe und Briefe an Freunde.“23 
Im April 1840 antwortete er auf die begeisterte Aufnahme der historischen 
Schrift durch Heinrich Zschokke mit dem Hinweis: „Meine Kunst ist nicht 
weit her. Sie sowohl als meine Gelehrsamkeit stehen tief unter meinem gu-
ten Willen. Mein Hauptstreben war immer auf die Gesinnung gerichtet.“24 
Alle Aktivitäten haben sich in die ethische Grundorientierung einzuord-
nen, und innerhalb dieser Ausrichtung ist es für ihn nicht erheblich, ob 
er dichtet oder wissenschaftliche Fragen bearbeitet. Da es um die basale 
Arbeit am Wort geht, fallen die formalen Kriterien nicht entscheidend ins 
Gewicht. Die Relativität der literarischen Kriterien hängt für Ignaz Heinrich 



Jahresheft 202416

von Wessenberg wohl auch daran, dass es das übergeordnete Axiom für alle 
Kunstwerke ist, Mensch und Welt umfassend und in ihrer Wahrheit darzu-
stellen. Wahrheit meint dabei nicht eine vordergründig-positive Wirklich-
keit, sondern Wirklichkeit, die auf bessere Möglichkeit und bessere Zukunft 
hin angelegt ist, Wirklichkeit, die sich am Ideal vollendet. 

Neben der künstlerischen Begabung hatte in Wessenbergs ästhetischer 
Selbsteinschätzung ein zweites Kriterienbündel Wichtigkeit für die Quali-
tät kreativer Produktion: Fleiß und Ausdauer. Mit einem Zitat aus einem 
dezidiert künstlerischen Kontext, das von der Notwendigkeit des täglichen 
Übens für den Künstler spricht, ist die Arbeitsmaxime vorgegeben: „Bei sol-
chen Arbeiten ist Ausdauer das erste Gesetz. Nulla dies sine linea!“25 

Disziplin gehörte zu den Grundhaltungen seines literarischen Schaffens, so 
dass er Poesie wie historische Darstellung als „Werkstätten der geistigen 
Bildung“26 verstand. Diese Haltung verlangte er von den Priestern der Diö-
zese Konstanz. Gerade weil er die alles belebende Funktion des Schreibens 
hoch schätzte, sah er in allen schriftstellerischen Tätigkeiten den „Grund-
ton der Poesie“, womit jegliches, was die wissenschaftliche Philosophie 
zu beweisen sucht, zur Anschauung kommt.27 Wessenberg verstand seine 
kulturhistorischen, theologiegeschichtlichen und humanistischen Publi-
kationen nicht zuallererst als Wissenschaft, sondern vorrangig als Texte, 
die, mit diesem poetischen Grundton ausgestattet, zur Anschauung der we-
sentlichen Fragen und Antworten führen sollen. Daher wäre für alle seine 
schriftstellerischen Arbeiten mehrheitlich eine ästhetisch-spirituelle und 
weniger eine wissenschaftliche Bewertung angezeigt. Die Intention dieser 
literarischen Mischform war, die Menschen so zu formen, dass die „Vereini-
gung mit Gott in Gesinnung und Leben“28 eröffnet werde. Die Bedeutung 
des „Gemüths“ und der „Anschauung“ sah Wessenberg beispielsweise in 
den Werken Gotthold Ephraim Lessings (1729-1781), den er ansonsten sehr 
schätzte, vernachlässigt; speziell in „Nathan der Weise“ herrsche eben oft 
die kalte Vernunft vor.29 Für sich lehnte er eine solch distanzierte Litera-
tur ab, da alle schriftstellerischen Arbeiten während seiner Amtszeit und 
der darauffolgenden Jahrzehnte nach weitreichender Wirksamkeit streb-
ten. Wessenberg wollte die Bedingungen der Menschen seiner Zeit durch 
seine Schriften verbessern. Seine eigene Literaturform stellte eben einen 
Reflex auf die Grundannahme einer Doppelnatur des Menschen dar, die das 



Jahresheft 2024 17

Kunstschöne im Geistigen und Sinnlichen gleichermaßen berührt.30 Die 
kulturellen Schriften Wessenbergs sind nach seiner eigenen Kriteriologie 
vorderhand der Beredsamkeit verpflichtet. Gerade einem vornehm-distan-
zierten Charakter verschafft sie den geeigneten Sprachraum: „Die stärkste 
Gewalt, Geist und Gemüth zu ergreifen und zu lenken, haben die Dichtkunst 
und die Beredsamkeit bethätigt. Aechte Poesie ist immer auch beredt und 
wahre Beredsamkeit entlehnt von der Poesie Bilder und Feuer.“31 Einerlei, 
welche literarische Gattung genutzt wurde, es ging sowohl für den Autor 
als auch für die Leserschaft immer um das Erreichen des eigenen Inneren, 
damit die Wahrheit ins Wort komme.

In dem Gedicht „Das Geheimnis“, das durch die Vertonung Ludwig van Beet-
hovens eine weite Verbreitung gefunden hat, formuliert sich eine Sicht auf 
den Menschen, die zwar der „Muse“, also der inspirierenden Kunst, eine 
wichtige, aber dennoch dienende Funktion zuweist. Die Muse gibt den Fin-
gerzeig zum Innersten des Menschen. Dort lassen sich „Liebe und Wahr-
heit“ – so der Untertitel des Gedichtes – nicht im Sinne einer heuristischen 
Aktivität finden, sondern sie offenbaren sich. Das Gedicht sieht die Aufgabe 
der Kunst in ihrer Assistenz beim Prozess dieser Offenbarung. 

Das Geheimnis32

Wo blüht das Blümchen, das nie verblüht?
Wo stralt das Sternlein, das ewig glüht?
Dein Mund, o Muse! dein heil’ger Mund
Thu’ mir das Blümchen und das Sternlein kund!

„Verkünden kann es dir nicht mein Mund,
Macht es dein Innerstes dir nicht kund.
Im Innersten glüht und blüht es zart.
Wohl jedem, der es getreu bewahrt!“ 

Hier konvergiert die poetische Konzeption mit einer spirituellen Grund-
haltung Wessenbergs: Weder das Umherwandern noch das „In-die-Ferne-
Schweifen“, das sich sowohl in der romantischen Literatur als auch in der 
zeitgenössischen Frömmigkeit der Wallfahrten und Umgänge formulierte, 
führt zur Begegnung mit dem Ewigen. Allein die Wendung nach innen ver-
mag dies. 



Jahresheft 202418

3.  Mystik und Dichtung

Spätestens durch Johann Michael Sailer hatte Wessenberg einige Kenntnis 
der christlichen Mystik.33 Im Verständnis Wessenbergs verfügt die Dichtung 
grundsätzlich über eine große Einflussnahme auf den inneren Menschen 
und befördert so eine mystische Frömmigkeit. Es ist bei der eminenten 
Wertschätzung für die italienische Renaissancemalerei mehr als erstaun-
lich, wenn Wessenberg epische Werke folgendermaßen beurteilte: „Die 
ächte Tugend, die wahre Liebe malt ein solcher Dichtertraum schöner als 
Raphael und Guido Reni; seine Stimmen, wie Stimmen aus einer besseren 
Welt, haben zauberische Kraft. Der Roman hat seine eigentliche Welt im 
inneren Menschen.“34 Auf den „inneren Menschen“ zielte auch alle literari-
sche Arbeit, die aus der Feder Ignaz Heinrich von Wessenbergs floss. Daher 
ist es sicher eine Verkennung seines Konzeptes, wenn sein Dichten als ein 
„Zeitvertreib für müßige Nebenstunden“ gedeutet wird; auch die Bewer-
tung „dilettierender Privatier“35 ist unzutreffend, denn das Schreiben ist für 
ihn Seelenarbeit und Ausdruck seiner innerlichsten Ideen. Selbst wenn der 
Bildungsimpuls im Wessenberg’schen Dichten bisweilen so heftig schlägt, 
dass durchaus eine Art „schulmeisterlicher Note“ zu spüren ist, bleibt sein 
Streben auf die fundamentale Einheit aller Lebensbereiche gerichtet.

So konnte er in der dichterischen Arbeit durchaus die Wiederbelebung der 
prophetischen Kraft vergangener Zeit sehen. Die göttliche Botschaft nä-
hert sich den Dichtern auf besondere Weise. Dichtung und Verkündigung 
der göttlichen Botschaft sind verwandt: „Nach meiner Ansicht soll [...] der 
Dichter an die Stelle der alten Seher treten.“36 Das Schreiben hatte für ihn 
also eine priesterlich-prophetische Funktion. Darin grenzte er sich durch-
aus gegen jene Form des Priesteramtes ab, die nicht den Dienst der Ver-
kündigung im Sinn hatte, sondern die Ausübung von Macht: „Den tiefsten 
Grad der Verderbtheit und Erniedrigung eines Staates bezeichnet dessen 
Knechtung durch eine herrschsüchtige Priesterschaft, weil hier alle geisti-
gen, sittlichen und religiösen Elemente der Gesellschaft zerrüttet und ver-
giftet sind.“37

Das Dichten und Schreiben war in allen Formen ein wesentlicher Bestand-
teil der Wessenberg’schen Existenz. Daher geben die poetischen Werke 



Jahresheft 2024 19

einen tiefen Blick frei in die Psychodynamik dieses Mannes, der seine Iden-
tität und seinen Glauben in einer Zeit zu sichern suchte, die weitreichende 
Umbrüche in der Weltdeutung mit sich brachte. Die bergende Rettung des 
Eigenen gelang ihm in der Sicherung von Bild und Wort. Die Ästhetik wurde 
ihm das Fundament von Sein und Spiritualität. So sah er in der Kongruenz 
von Leben, Schreiben und Verkünden gleich wie Jean Paul, den er – wie be-
reits erwähnt – wegen dessen platonisierenden Einstellung sehr schätzte, 
den Königsweg zur Weitergabe von Religion und Glaube: „Nicht durch die 
Lehrsätze, sondern durch die Geschichten der Bibel keimet lebendige Reli-
gion auf; die beste christliche Religionslehre ist das Leben Christi und dann 
das Leiden und Sterben seiner Anhänger.“38

In der qualitätvollen Kunst sah Wessenberg den Erfolg des christlichen 
Glaubens gegenüber dem Heidentum manifestiert; zugleich verbessere 
das Streben nach der höchsten, d.h. der christlichen Gottesvorstellung die 
Arbeit der Künstler: „Die Absicht mythologischer Bilder war im Geist ihrer 
Erfinder blos, die äußere Natur symbolisch zu vergeistigen und den Men-
schen ein verehrendes Gefühl ihrer Kräfte und Gaben einzuflössen. Doch 
hat die Betrachtung und Liebe des Schönen und Erhabenen in Natur und 
Kunst auch schon im Heidenthum den Geist der Idee des Vollkommenen 
näher gebracht, und wo die Idee vom Einen unendlichen Gott unter einem 
dem Götzendienst ergebenen Volke im Bewußtsein nachdenkender Men-
schen aufdämmerte, sah man sie bald auch in den Gebilden großer Künstler 
widerstrahlen.“39 Das vom christlichen Geist inspirierte Kunstwerk verfü-
ge über einen sakramental-medialen Grundzug, so dass es die Materie, sie 
durch einen göttlichen Bezug heiligend, verändert und darin das Göttliche 
zugänglich mache: „Indem die christliche Kunst die sinnlichen Eindrücke 
durch ihr geheimnisvolles Bündnis mit höhern Gefühlen heiligt, strebt sie 
zugleich die Ahnungen des Geistes, seine unaussprechlichen Anschauun-
gen vom Unendlichen der Materie anschaubar den Sinnen einzuprägen.“40 
Dem Künstler selbst erwachse daraus die Funktion eines Lehrers der „Got-
teskinder“: „Die Auslegung dieser Offenbarungen dem Kindersinn der Un-
schuld leicht verständlich zu machen, ist des Künstlers höchstes Bestreben.“ 
Neben der Überwindung des Formellen und Buchstäblichen sei es notwen-
dig, dass sich das Kunstwerk „zur geistigen Schönheit“ erhebe, was durch 
die Spiegelung im geistvollen Seelengrund des Künstlers bewirkt werde. 
Dazu bedürfe es einer vertieften Schriftkenntnis auf Seiten der Künstler. 



Jahresheft 202420

Wessenberg schwebte zur Erreichung dieses Zieles eine Art Handbuch für 
die Hand der Künstler vor, das zum einen die Funktion eines Schriftkom-
mentars und zum anderen einer Literatursynopse erfüllen könne: „Ein der 
Bildung des Künstlers gewidmeter Commentar über die Bibel, der, mit bes-
ten Musterbildern geschmückt, zugleich die classischen Stellen der Dichter 
benutzte, ist ein Werk, das wir noch vermissen.“41

Die spirituelle Dimension des Künstlers sieht Wessenberg in seiner Bereit-
schaft zur Entfaltung von Altruismus und Demut sowie der konstruktiven 
Einbindung des eigenen Macht- und Geltungsstrebens: „Das Wirkliche in der 
Sinnenwelt kann das Gemüth nie ganz befriedigen; daher sein [des Künst-
lers] Streben darüber hinaus nach dem Idealen, dem hellesten Wiederschei-
ne des Guten, hinter dessen lieblichen Strahlen verschwinden muss Kunst 
und Künstler.“42 Die geistliche Grundhaltung des Künstlers strebt ihrem 
Wesen nach auf etwas Größeres zu. Es zeichnet das „Genie“ im Wessen-
berg’schen Sinne aus, dass die empfangene Idee stets höher gewertet wird 
als die eigene Ausführung.43 Daher bleibt auch der große Künstler immer 
ein Schüler: „Er hat nie ausgelernt; unablässig strebt er nach der Vereini-
gung aller Schönheiten.“44 Auch der erfahrene Maler „geht bei den Alten und 
Neuen in die Schule“.45 Die entscheidende Lektion, die Dichter wie bildender 
Künstler zu lernen haben, ist die Reduktion: „Unter manchen Zügen eines 
Charakters ist es oft ein einziger, der für sich das ganze Bild entscheidet. 
[...] Die Auswahl ist hier von der höchsten Wichtigkeit.“46 Das gilt auch in 
den Fragen der Hängung und der Anzahl von Bildern in einem Kirchen-
raum.47 Diese ästhetische Forderung Wessenbergs korrespondiert mit dem 
Anspruch christlicher Kontemplation, sich auf Eines respektive Einen hin 
zu entscheiden: „Wähle das Leben“ (Dtn 30,19). Es bedarf des qualifizierten 
Wahl- und Entscheidungsvorgangs, der eine Reduktion der Möglichkeiten 
auf eine einzige mit sich bringt: „Nur eines aber ist notwendig“ (Lk 10,42). 
Einen Wahlprozess, wie ihn Ignatius von Loyola mit vergleichbarer Methodik 
in seinem Exerzitienbüchlein vorsieht, adaptiert Wessenberg für den Ent-
stehungsprozess christlicher Kunst.48

Vielleicht öffnet sich in diesem Kontext auch ein Blick auf das Selbstver-
ständnis Wessenbergs als Priester, denn die Kraft der Bilder und die Potenz 
der Sprache, die beide das Christentum stärken sollen, sind in Wessenbergs 
Sicht ehedem, näherhin in der antiken Welt, aus einer einzigen Quelle, der 



Jahresheft 2024 21

religiösen Belehrung und der Gottesverehrung, getreten: „Alles spricht 
dafür, daß in jenem hohen Alterthum das Bild aus geschickten Priester- 
Händen und das Bild aus priesterlicher Rede in Ursprung und Absicht Eins 
und Dasselbe war.“49 Dass Wessenberg die Grenze zwischen sprachlich- 
leitendem Bild, katechetischer Bildrede und christlich induziertem Bild-
werk im Fluss halten will, ist unübersehbar.50 Daher sind die Definitionen von 
Künstler und Priester bei ihm prinzipiell füreinander offen.51 Der Künstler 
wird sakralisiert.52 Rufe eine Nation die Kunst „mit liebender Verehrung [...] 
zum Priesteramt im Heiligthum der Religion und der Tugenden“,53 dann sei 
die höchste Stufe der Kultur und des kommunitären Glückes erreicht. Bei 
der Auswahl der Kunststudenten gelten nach Wessenberg zudem religiö-
se Kriterien, damit sich die Talentlosen nicht „mit ihren Pfuschwerken in 
das Heiligthum eindrängen“54 und die „Ungeweihten vom Heiligthume der 
Kunst“55 ferngehalten werden. Der Kreis der Künstler konstituiert sich in 
Wessenbergs Verständnis durch die Begnadung, in unmittelbarer Nähe zum 
Heiligsten leben und wirken zu können.

In der Betätigung als sprachbildnerischer „Priester-Dichter“ bzw. als „pries-
terlicher Bildlehrer“ konnte er diesem Ideal gerecht werden und die Erfül-
lung des Weges der ganzen Menschheit befördern: „In den Bildern besteht 
der ganze Schatz menschlicher Erkenntniß und Glückseligkeit.“56 Gerade als 
die Leitung der Großkirche seine weitergehenden Optionen auf ein hierar-
chisches Amt abrupt beendete, veränderte sich sein priesterliches Selbst-
verständnis grundlegend. Er wollte nun weniger den „Zuchtmeister“57 ge-
ben. Auch die Rolle des „vir dei“, der über besondere Kräfte verfügt und 
die Menge bezaubert, behagte ihm nicht. Die große Geste und das feurige 
Wort in der Apologie waren ihm fremd geworden. In einem 1844 publizier-
ten Gedicht wird beschrieben, wie ein Weiser, ein „greiser Seher“, zum Bril-
lenschleifer mutiert.58 Nicht ohne Humor stellt Wessenberg den „Heiligen 
Mann“ vor, dessen „lichtes Wort / einst zur Verwunderung riß die Menge 
fort“, der nun aber desillusioniert und nüchtern nicht mehr zur Rede neigt, 
sondern begonnen hat, Brillen für die Menschen zu schleifen. Die Bewun-
derung der Menge für den Weisen hatte sich eben rasch verzogen, als der 
Glanz des vom ihm eröffneten Lichtes die Augen unangenehm blendete. Die 
Rückkehr der Massen ins Dunkel trieb den hellsichtigen Greis zu Aufbruch 
und Neuanfang. Nicht mehr in der Faszination durch wortgewaltige Auftrit-
te, sondern in der Ausübung eines Handwerkes, das Seh-Hilfen produziert, 



Jahresheft 202422

liegt nun sein Auftrag. „Das Licht im Stillen durch die Arbeit an geschliffe-
nen Gläsern fördern!“ – das könnte sich auch als Maxime vor allem für den 
späten Dichter Ignaz Heinrich von Wessenberg eignen.

Die Gesinnung des Dichters muss jeder Kunstform innewohnen und in je-
dem Kunstwerk zuhause sein, weil die Kunst eine Welt schaffen soll, in der 
das Schöne und Wahre zum Durchbruch gelangt. Diese „Welt der Kunst“ 
aber muss doch mit der „wirklichen Welt“ in Beziehung stehen: „Dichteri-
schen Geist erfordert das Hervorbringen eines jeden schönen Kunstwerks. 
Er ist dessen Seele. Die Kunstwelt ist eine Welt der Dichtung, eine Schöp-
fung der Phantasie. Sie ist der wirklichen Welt nur in so ferne verwandt, 
als sie ein Bild derselben im Lichte des Schönen und Erhabenen darstellt. 
Nichts Häßliches, nichts Niedriges oder Gemeines eignet sich für diese 
Welt.“59 Daher gleicht die Sphäre der künstlerischen Arbeit derjenigen der 
Religion sehr. In beiden sieht Wessenberg die Notwendigkeit der ethischen 
und ästhetischen Reinheit: „Das Gefühl des Schönen ist von sinnlicher Lust 
sehr verschieden. Durch Einmengung von bloßen Sinnenreizen wird es ge-
trübt. Eben so ist der reine Sinn für das Erhabene von der Bewunderung und 
der Bangigkeit oder dem Entsetzen, welche großartige Erscheinungen in der 
Natur und in Kunstwerken erregen, sehr verschieden.“60 Christliche Kunst 
kapriziert sich nicht auf das Schöne als solches, sondern in ihr dient das 
Schöne als Erweis und Wiedergabe des Guten und Göttlichen.61 Die Reinheit 
der Empfindung, die das Kunstwerk auszulösen vermag, ist zugleich des-
sen Qualitätsausweis. Unreine, anstößige Empfindung disqualifiziert es.62 
Die damit gegebene Nähe zu den wesentlichen Vollzügen des Lebens stellt 
für Religion und Kunst gleichermaßen eine Grundbedingung dar. Weder die 
eine noch die andere darf sich vom Leben entfernen; darum ist auch ein 
hermetischer Zirkel von Literaten eine Fehlentwicklung.63 Der eigentliche 
Ort des Lernens, des Arbeitens und des Entwickelns kann auch für Dichter 
und Denker nur der unverstellte Vollzug des Lebens sein.

Mitten in den kunsttheoretischen Ausführungen seines Werkes „Die christ-
lichen Bilder als Beförderungsmittel des christlichen Sinnes“ verlässt Ignaz 
Heinrich von Wessenberg den didaktischen Duktus, um einen Appell an 
den Künstlernachwuchs zu richten, der auf die priesterliche Qualität der 
Kunst und den gleichsam sacerdotalen Dienst des kreativen Tuns einge-
schworen wird. Diese appellative Rede zeigt – in der ihr eigenen starken 



Jahresheft 2024 23

Betonung auf die Aspekte von Weihe und Initiation – die Religion als Quel-
le und  Magistra der Kunstproduktion: „Hier noch ein freundliches Wort an 
dich, junger Mann, der du angetrieben von einem inneren Genius, welcher 
dich schon anlächelte mit einweihendem Blick, als du geboren wardst, der 
schönen bildenden Kunst, und zwar im Dienst der Religion dich weihest. 
Folg’ ihm diesem Genius, mit einfältig frommen Gemüthe! Er ist dir vom 
Himmel zum Führer bestellt. Dein Beruf ist ein Priestertum.“64 Die Künst-
lerbiographie ist also keine eigenständig gewählte, sondern eine im Voraus 
bestimmte und benedizierte. Das Künstlertum versteht Wessenberg hier als 
die Befolgung eines heiligen Fatums, das mit unausweichlicher Konsequenz 
wirkt. Diese „Berufung“ erfordert eine spirituelle und ethische Ausrichtung 
des Künstlers, die sich in einer entsprechenden Praxis konkretisiert: „Mit-
hin sey alles Unheilige ihm fremd! Ungeschminckte Frömmigkeit, innige 
Andacht zu dem Göttlichen, weder von Mystizismus umnebelt, noch vom 
Aberglauben verdüstert, sey der Schutzgeist deiner Liebe zum Schönen, dei-
nes Kunstbestrebens nach würdiger Darstellung desselben.“65 Der Dichter, 
der sich dem Christentum verpflichtet weiß, lässt in der Darstellung des 
Sittlichen keine Uneindeutigkeit zu: „Des Christenthums trefflichste Dich-
ter sind reicher an Ideen und geistigen Schilderungen, als an sinnlich be-
grenzten und bestimmten Bildern und Charakteren, und dies findet bei den 
christlichen Dichtern in um so höherm Grade statt, je inniger ihr Gemüth 
von den Idealen ihrer Religion ergriffen und durchdrungen war.“66 Das Ver-
mitteln der christlichen Lebensweisung aber stellt sich Wessenberg nicht 
mühsam oder langweilig vor. 

Das Künstlerische zeichnet sich durch Reiz und Anmut aus. Der Künstler, 
der nicht über die Fähigkeit verfügt, „Zauber“ in seine Bilder zu legen, ver-
sündigt sich damit in schwerster Weise: „Seine Werke sind gleichsam Sün-
den wider den Heiligen Geist, die nicht vergeben werden können.“67 Hier 
zeigt das Wessenberg’sche Ideal eines Künstlers eine gewisse Ähnlichkeit 
mit dem der Nazarener. Der Künstler lebt idealiter wie ein Mönch abseits 
aller Moden und völlig unabhängig vom Applaus des Publikums. Doch nach 
Wessenbergs Vorstellung ist er nicht eremitisch zurückgezogen oder durch 
selbstinduzierte Tragik isoliert, sondern er bleibt mit seiner Kunst hinge-
ordnet auf die Gemeinschaft seines Volkes bzw. Staates. Die Disziplinierung 
der eigenen Kräfte und Regungen bildet eine wesentliche Stufe auf dem 
Weg des Priesters wie des Künstlers. Die Affekte haben keine selbständige 



Jahresheft 202424

Funktion im Ablauf der künstlerischen Arbeit, wie auch die Kunst nicht 
autonom in der Gesellschaft existiert. Die Hinordnung auf das Größere und 
die Dienstbereitschaft für die Gemeinschaft veredeln Kunst und Künstler. 

In einer originellen Metapher bezeichnet Wessenberg den Künstler in sei-
ner Ausbildungszeit als eine Art Jakob, „vor welchem auf einer Leiter, die 
auf der Erde stand und bis in den Himmel reichte, Gottes Engel auf und 
nieder stiegen.“68 Dieses Motiv nimmt direkten Bezug auf die Geistlichen 
Weisungen des griechischen Abtes und Theologen Johannes Klimakos (ca. 
575–650), der den Weg der orthodoxen Mönche mit diesem biblischen Be-
richt vom Aufstieg der Engel auf der Himmelsleiter vergleicht.69 Das Ziel 
ist für den Mönch wie für den Künstler, die wie Jakob in die Höhe streben, 
ein absolutes: „Das Göttliche sey das Endziel deines Strebens!“70

Die Qualität des priesterlichen Künstlers basiert auf einer fleißigen und 
konstanten Übung der geschenkten Fertigkeiten: „Zwar lang ist der Weg 
der Kunst und kurz das Leben; aber ein kräftiges Gemüth und eine be-
sonnene Beharrlichkeit hat von jeher alles Grosse gewirkt und alles 
Schwierige überwunden.“71 Nicht die Imitation großer Vorbilder bewirkt 
Meisterschaft, sondern allein die Ausrichtung auf jenen Gott, der alle 
Worte, Bilder und Formen sprengt. Diese Suche nach der „Über-Form“ 
Gottes bildet das Prinzip der künstlerischen Reifung: „So lange die Künst-
ler gewisse Vorbilder als ausschliessendes Richtmass ansehen, von dem 
keine Ab weichung zulässig erachtet wird, werden sie nothwendig unter 
diesem Vorbild selbst zurückbleiben und ihre Einbildungskraft wird des 
Schwungs entbehren, ohne den sie nicht schöpferisch werden kann.“72 Für 
das Erreichen des Auftrags der christlichen Kunst sind mancherlei Übun-
gen hilfreich, doch ohne das Erflehen der göttlichen Intuition kann nichts 
wirklich Großes entstehen.73

So sehr Wessenberg die positive Beschreibung und konkrete Wertung der 
Kunst schätzt und praktiziert, so sieht er doch im Kern für die Kunst die 
Notwendigkeit einer negativen Bildtheologie. Diese Perspektive ergibt sich 
aus der Herausforderung, sich in der christlichen Bildproduktion auf den 
auszurichten, den kein Bild fassen kann: „Die Art, wie sie sich in der Seele 
der Künstler gestaltet, und mannigfaltig ausbildet und veredelt, dann mit 
verschiedenem Glanz und Wiederschein ausgegossen haben, war ihnen 



Jahresheft 2024 25

selbst eben so, wie den Alten bei ihren Idealen ein Geheimnis. Wie durf-
ten wir uns jetzt erkühnen, solches zu erklären? Die Alten, wie die Neuern 
können nicht umhin, das Idealbild einer höhern Eingebung zuzuschreiben. 
Est Deus in nobis, agitante calescimus illo.“74 Um in der Welt das Höchste zu 
erreichen, bedarf es eben einer Referentialität auf das je Größere, oder bes-
ser: auf den je Größeren, der außerhalb des Weltlichen ist und sich doch in 
seiner Unabbildbarkeit durch die Liebe in der Schöpfung offenbart.

4.  Heiliges und Profanes

Die Analogie von Priester und Künstler respektive von Religion und Kunst 
führt Wessenberg aber nicht in ein Identitätsverhältnis. Der Religion 
schreibt er eine unüberbietbare, uranfängliche und initiative Funktion zu, 
die sich auf die Kunst auswirkt und der sich die Künste letztlich verdan-
ken: „Wenn die Poesie, für sich und im Verein mit andern schönen Künsten 
nicht wenig zur Verherrlichung der Religion beitrug, so ist diese entgegen 
die Macht, welche der Poesie und den andern schönen Künsten die herr-
lichste Weihe und den höchsten Schwung und Glanz verlieh. Doch wär’ 
es eine arge Verirrung, die Poesie und überhaupt die schöne Kunst dem 
Wesen der Religion gleichzustellen, wie es gewisse Romantiker versucht 
haben. – Fernhaltung alles Profanen, was den Geist dem Heiligen oder Gött-
lichen entfremdet und zu blossem Sinnesreiz herabzieht, ist für die Würde 
der religiösen Kunst unerläßlich. Sie ist auf dem Wege zur Ausartung, so 
bald sie sich zu profaner Ausschmückung herabläßt.“75 Die Kunstauffas-
sung, wie sie partiell in Kreisen der Romantiker virulent wurde, weist er 
entschieden zurück. Bei höchster Wertschätzung der Kunst – und auch des 
eigenen Daseins als Künstler – hält Wessenberg die Unterscheidung zwi-
schen Glauben und Glaubensausdruck aufrecht. Obwohl selbst mit man-
chen Kennzeichen der Romantik ausgestattet, sucht er seine idealistische, 
durch die katholische Aufklärung geprägte Weltauffassung zu sichern. 
Diese Methode, die zum einen streng an den unaufgebbaren Kernen fest-
hält und gleichzeitig generös, langmütig und tolerant gegenüber Neuent-
wicklungen reagiert, charakterisiert auch in diesen Zusammenhängen das 
 Denken Ignaz Heinrich von Wessenbergs.



Jahresheft 202426

Wessenberg plädiert für die „religiöse Poesie“ zulasten der „poetischen 
 Religion“, deren Religiosität sich von institutionellen und begrifflich-dog-
matischen Bindungen frei gemacht hat.76 Die im späten 18. Jahrhundert for-
mulierte Idee von der Kunstautonomie mündet nicht zwangsläufig in eine 
‚poetische Religion’, da die Kunst sich auch weiterhin auf das kultisch-li-
turgische Sprachspiel bezieht und einen institutionell-religiösen Gebrauch 
voraussetzt. Die Wirkung der frühromantischen Kunst lebt „parasitär“ von 
Zitaten der institutionell gebundenen Tradition und bedarf der entspre-
chenden Assoziationen beim Zuhörer.77 Da Wessenberg zwar Elemente der 
frühromantischen Kunstauffassung adaptiert, aber ihr nicht im Sinne von 
Novalis (1772–1801) oder Joseph von Eichendorff (1788–1857) folgt, trägt er 
durchaus kraftvoll und eigenständig die Spannungen des Epochenwechsels 
in seiner kunstorientierten Priesterexistenz aus. Eichendorff, dessen langes 
Leben ebenfalls die großen historischen Verwerfungen umfasste, sieht nach 
den Befreiungskriegen in der „antichristlichen Poesie“ Anarchie und Barba-
rei lauern, doch auch die katholische Tendenzliteratur tauge zu nichts.78 Da 
dem emanzipierten Subjekt nun alle Souveränität zuerkannt sei, würden 
nun Religion und Moral abgeschafft. In dem Bestreben, der qualitätvollen 
nicht-christlichen Poesie eine integrierende Würdigung zukommen zu las-
sen, gehen Eichendorff und Wessenberg einig. Doch der Ausschluss dieser 
„emanzipierten“ Poesie aus dem „kirchlichen“ Kanon führte spätestens mit 
der Spätromantik zu einer kulturellen Inferiorität der „katholischen Dich-
tung“, die sowohl Eichendorff als auch Wessenberg hatten vermeiden wol-
len.79 Beide waren willens, sich der Konkurrenz in einer respektvollen Aus-
einandersetzung zu stellen.

Wessenbergs Festhalten an der Geltung und dem Rang formalästhetischer 
Qualitäten, die er auch der nichtchristlichen Kunst in vollem Maß zusprach, 
hätte allerdings helfen können, das kulturelle Abseits der „religiösen Poe-
sie“ katholischer Provenienz zu vermeiden. Das antimoderne Kunstkonzept 
Großkirche trug für die Leser in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
Früchte, die zunächst gar nicht beabsichtigt waren, denn im katholischen 
Kulturmilieu wurden schließlich ästhetische Erfahrung und Glaubensinhal-
te derart identifiziert, dass der differenzierte Kunstverstand mehrheitlich 
abhanden kam.80 Es gab nur noch ein Modell. Dieser Anspruch auf Totali-
tät mündete im katholischen Milieu unausweichlich in die Erfahrung eige-
ner Unvollkommenheit. Dagegen waren der Kunstauffassung Wessenbergs 



Jahresheft 2024 27

zwar eine klare kirchliche Gesinnung, ethische Orientierung und wertkon-
servative Struktur zu eigen. Er verfügte jedoch über eine Toleranz gegen-
über allen Kulturen der Menschheit und über eine Wertschätzung der grie-
chischen Antike81 respektive ihrer Renaissance: „Nur das bleibt unsterblich, 
in allen Geschlechtsaltern ein heiliger Gemeinschatz der Menschheit, was 
in jeder unverderbten Menschenbrust einen reinen und erhabenen Wider-
klang weckt, die Triebe reinigt und Geist und Gemüth für das befeuert was 
liebens- und preiswürdig ist.“82 

Hätte sich sein Kulturverständnis durchsetzen können, wäre ein Rückzug 
der Katholiken ins kulturelle Ghetto und das Leben in einer verdoppelten 
Ästhetik möglicherweise vermeidbar gewesen. Die Unbegrenztheit und 
Unfassbarkeit des biblischen Gottes und die sich für das menschliche Be-
wusstsein daraus ergebende Perspektive von Gelassenheit und Besonnen-
heit wollte der Priester-Dichter Ignaz Heinrich von Wessenberg als Struk-
turprinzip auf die Poesie und die Kunst insgesamt angewandt wissen. Er 
forderte von aller Kunst „Wahrheit und Schönheit in den Formen und im 
Ausdruck.“83 Die konfessionelle Konformität war für ihn kein gewichtiges 
Kriterium der Kunst.

5.  Die Kunst des ordnenden Lesens

Das Lesen war für Ignaz Heinrich von Wessenberg von zentraler Bedeutung. 
Er verfügte über eine stupende Lesekraft, weshalb ihm ein weitgespann-
ter Literaturhorizont zur Verfügung stand. In die klassische Dichtkunst der 
großen Zeitalter vertiefte er sich mit Begeisterung. Die lateinischen und 
französischen Dichter, aber auch, etwas weniger geläufig, die italienischen, 
las er in der Originalsprache. Mit der klassischen deutschen Dichtung hat-
te er sich in seinen Hochschuljahren in stetiger Lektüre vertraut gemacht. 
Die „Grundschule“ des Lesens bildete für Wessenberg die Heilige Schrift: 
Beispielsweise sollten sich die Priester unter innerer Verpflichtung die bi-
blischen Texte durch Lesen, durch tiefes Studium verinnerlichen und auf 
diese Weise zum Eigentum machen.84 Der „Klassiker des Predigers“ musste 
die Heilige Schrift sein.85 Bei der künstlerischen Behandlung der von ihm 
außerordentlich hoch eingeschätzten biblischen Stoffe zeigte Wessenberg 



Jahresheft 202428

eine gewisse Scheu: „Der christliche Dichter kann und soll eigentlich nur 
die Ideen, die Charaktere, die erhabenen Wahrheiten, welche die Bibel in 
geschichtlicher Form darstellt, in der Einbildung des Künstlers beleben, 
stärker beleuchten, sein Gemüth in die ihnen angemessenste Stimmung 
versetzen, und eine Begeisterung dafür in ihm anfachen, damit er sie glü-
hend umfasse, und mit Feuer darstelle.“86 Das Heilige kann als solches nur in 
sehr begrenzter Weise dargestellt werden. Es entzieht sich per definitionem 
der darstellenden und damit beschreibenden Kunst. Wenn das biblische 
Bilderverbot gelten soll, kann auch nicht leichthin eine Abbildung der heil-
bringenden Geschehnisse erfolgen. Diese These wird angesichts der Not-
wendigkeit, den Menschen „für seine Religion zu begeistern“,87 variiert. Die 
Literatur und ihr Bühnenspiel können die Bemühungen um die Gottesver-
ehrung verstärken. Die Inszenierung von biblischen Begebenheiten kann, 
„zweckmäßig dramatisiert, einen Effekt hervorbringen, der der Moral und 
dem frommen Sinn gleich sehr förderlich wäre.“88 In diesem Kontext nutzte 
Wessenberg ein Ausschlussverfahren, für das keine künstlerisch-ästheti-
schen, sondern sittliche Kriterien gelten sollten. So sind Themen wie „Der 
trunkene Noah“, „Susanna im Bade“ oder „Batseba und David“ wegen ihrer 
delikaten Konstellationen und Wertigkeiten aus dem Kanon des Darstell-
baren ausgeschlossen. 

Die künstlerische Themenwahl findet zudem ihre Grenze in der moralischen 
Disposition der Zuschauer, der Betrachter oder der Leser. So sind biblische 
Szenen der Darstellung auf der Bühne nicht entzogen, sie bedürfen jedoch 
nach Wessenberg einer stärkeren Regulierung.

6.  Ausblick

Wessenberg fasste zwar den Entschluss, in Rom auf direktem Wege die „all-
fälligen Anschuldigungen zu entkräften“, um alle Zweifel an „seiner katholi-
schen Denkungsart und seiner Verehrung für den Stuhl Petri“ zu zerstreuen, 
doch der Versuch scheiterte an der päpstlichen Intransigenz.89 Daher ge-
hört es zu den fatalen Verhängnissen der vatikanischen Diplomatie, dass 
sie im Jahr 1817 in Ignaz Heinrich von Wessenberg endgültig einen Bischof 
verhinderte, der dem Amtskonzept des Tridentinums mit seiner Option für 



Jahresheft 2024 29

Bildung, Kultur, Seelsorge, theologische Bildung und Hirtenamt weitaus 
mehr entsprochen hätte als die nun bevorzugten Kandidaten bäuerlicher, 
bürgerlicher respektive kleinbürgerlicher Provenienz, die sich bisweilen als 
rechte „Papstknechte“ – oder besser: als uninspirierte Systemagenten – ent-
puppten.90 Die künstlerischen, poetischen und kreativen Dimensionen, die 
Wessenberg für das geistliche Amt erschließen wollte und konnte, hätten 
andere Formen der Sprache und der Ästhetik innerhalb der Kirchenkultur 
ermöglicht. Die gegenwärtig zu beobachtende spirituelle Erstarrung und 
Konventionalisierung innerhalb des Klerus der „ecclesia romana“ hätte in 
dem geistlichen Selbstverständnis des Priesters als eines Künstlers durch-
aus ein schöpferisches Korrektiv. Sein Konzept, durch die Stärkung der äs-
thetischen und sprachlichen Kompetenz das geistliche Amt von innen zu 
beleben, hat sich – auch im Raum alt-katholischer Amtstheologie – nicht 
durchsetzen können. Der Niedergang der kirchlichen Ämter, die sich oft-
mals auf ein möglichst korrekte Riten vollziehendes Beamtentum reduzie-
ren, könnte zu einer neuen Lektüre der Amtstheologie Wessenbergs führen, 
auch wenn er in einem feudalen Kirchensystem wurzelt, das sich als Mo-
dell einer kirchlichen Pastoral oder spirituell ausgerichteter Seelsorge in der 
Postmoderne nicht aufdrängt. 

Prof. Dr. Michael Bangert ist Titularprofessor an der Theologischen Fakultät der 
Universität Basel und Pfarrer der christkatholischen Kirchengemeinde Basel.

Anmerkungen

1 Barbara Stark (Hg.), Ignaz Heinrich von Wessen-
berg. Kirchenfürst und Kunstfreund, Konstanz 
2010, 21.

2 Vgl. Alina Potempa, Zollkriege, „Radikalreformen“ 
und die „natürlich Ordnung“. Wessenberg in den 
Wirtschaftsdebatten seiner Zeit, in: Barbara 
Stark / Karl-Heinz Braun (Hg.), Ignaz Heinrich von 
Wessenberg 1774–1860. „Etwas Rein-Gutes zu wir-
ken…“. Sechs Vorträge anlässlich des 250. Geburts-
tages von Ignaz Heinrich von Wessenberg, Kons-
tanz 2024, 132–151.

3 Michael Bangert, Der Kunstliebhaber und Kunst-
theoretiker, in: Karl-Heinz Braun (Hg.), Bildung 
bei Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774–1860). 
„... wie unzählig Viele sind noch gar nicht über 
den dürren Buchstaben hinweggekommen!“, 
Freiburg i.Br. 2014, 89–132.

4 Eine mit dem Dom verbundene kirchliche Pfründe 
(Einkommensquelle).

5 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Unveröffent-
lichte Manuskripte und Briefe, Bd. I/1 (Autobio-
graphische Aufzeichnungen), Freiburg i.Br. 1968

6 Vgl. Manfred Weitlauff, Dalberg als Bischof von 
Konstanz und sein Generalvikar Ignaz Heinrich 
von Wessenberg, in: Karl Hausberger (Hg.), Carl 
von Dalberg, der letzte geistliche Reichsfürst, 
Regensburg 1995, 35–37.

7 Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 180.

8 Vgl. Franz Xaver Bischof, Das Ende des Bistums 
Konstanz, Stuttgart 1989, 264.

9 Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 26.



Jahresheft 202430

10 Vgl. Ignaz Heinrich von Wessenberg, Die Folgen 
der Säkularisation, Zürich 1801; ders., Der Geist 
des Zeitalters. Ein Denkmal des achtzehnten 
Jahrhunderts zum Besten des neunzehnten 
errichtet von einem Freunde der Wahrheit, 
Zürich 1801.

11 Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 92.

12  Ebd.

13 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Sämmtliche 
Dichtungen, Stuttgart 1834–1854, Bd. 4, 36–37.

14 Vgl. Michael Bangert, Von Rom bis Düsternbrook. 
Wessenbergs Reisen: Ideen, Intentionen, Imagi-
nationen, in: Stark / Braun (Hg.), Ignaz Heinrich 
von Wessenberg, 81–106.

15 Vgl. Otto Gilg, Christkatholizismus in Luzern, 
Luzern 1946, 192.

16 Wessenberg, Dichtungen, Bd. 3, 237.

17 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Mittheilungen 
über die Verwaltung der Seelsorge nach dem 
Geiste Jesu und seiner Kirche, 2 Bde., Augsburg 
1832, Bd. 2, 3–4.

18 Erwin Keller, Das Priesterseminar Meersburg zur 
Zeit Wessenbergs (1801–1827). Teil 1, in: Freibur-
ger Diözesan-Archiv 97 (1977), 108–207: 193–194.

19 Ebd., 205.

20 Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 91.

21 Wolfgang Müller, Von Wessenbergs pastoralem 
Wollen, in: Oberrheinisches Pastoralblatt 61 
(1960), 228.

22 Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 91.

23 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Der Briefwech-
sel 1806–1848 zwischen Ignaz Heinrich von Wes-
senberg und Heinrich Zschokke. Basel 1990. 

24 Ebd.

25 Ebd., 216.

26 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Gott und die 
Welt, 2 Bde., Heidelberg 1857, Bd. 2, 165.

27 Ebd., 228.

28 Ebd., 358.

29 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Das Volksleben 
zu Athen im Zeitalter des Perikles, Zürich 1821, 
318–319.

30 Ebd., 229.

31 Ebd., 241.

32 Wessenberg, Dichtungen, Bd. 4, 375. Vgl. die ein-
drucksvolle Interpretation von Musik und Text 
durch den Tenor Peter Schreier und den Pianis-
ten Walter Olbertz, in: Ludwig van Beethoven, 
Lieder. Vol. 3, Nr. 18, Berlin Classics 1993.

33 Fridolin Amann, Die Beziehungen zwischen Sai-
ler und Wessenberg auf Grund von Briefen dar-
gestellt, in: Freiburger Diözesan-Archiv 69 (1949), 
186–203: 190.

34 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Über den sittli-
chen Einfluß der Romane, Konstanz 1826, 24–25.

35 Vgl. Klaus Oettinger, Ignaz Heinrich von Wessen-
berg. Das literarische Oeuvre, in: Karl-Heinz Braun 
(Hg.): Kirche und Aufklärung: Ignaz Heinrich von 
Wessenberg (1774–1860). München 1989, 60–84. 

36 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Briefwechsel 
mit Zschokke, 122.

37 Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 110.

38 Jean Paul, Levana oder Erziehlehre, in: ders., Sämt-
liche Werke, Abtlg. I, Bd. 5., München 1963, 587.

39 Wessenberg, Gott, Bd. 2, 237–238.

40  Ignaz Heinrich von Wessenberg, Die christlichen 
Bilder, ein Beförderungsmittel des christlichen 
Sinnes, 2 Bde., Konstanz 1827, Bd. 1, 147.

41 Ebd., Bd. 1, 103.

42 Ebd., Bd. 1, 148.

43 Ebd., Bd. 2, 587

44 Ebd., Bd. 1, 220.

45 Ebd., Bd. 1, 220.

46 Ebd., Bd. 1, 221.

47 Ebd., Bd. 1, 160.

48 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Übertr. 
u. kom. von Adolf Haas, Freiburg i.Br. 1983, 61–66.

49 Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 10.

50 Vgl. Karl Foldenhauer, Johann Peter Hebel und 
Ignaz Heinrich von Wessenberg als Freunde, in: 
Badische Heimat 72 (1992), 570.

51 Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 40–41.

52 Lothar van Laak, Die Bild-Macht des erhabenen 
Gefühls. Ästhetische Theorie und literarische Pra-
xis des Erhabenen im 18. Jahrhundert, in: Wolf-
gang Braungart / Gotthard Fuchs / Manfred Koch 
(Hg.), Ästhetische und religiöse Erfahrungen der 
Jahrhundertwenden, Bd. 1 (Um 1800), Paderborn 
1997, 35–60: 46.

53 Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 176.



Jahresheft 2024 31

54 Ebd., Bd. 1, 106.

55 Ebd., Bd. 1, 111.

56 Ebd.

57 Wessenberg, Mittheilungen, Bd. 1, 198.

58 Wessenberg, Dichtungen , Bd. 4, 170.

59 Wessenberg, Gott, Bd. 2, 231.

60 Ebd.

61 Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 152: „Diese [die christli-
che Kunst] macht zwar die Schönheit der äußern 
Gestalt nicht zu ihrem Hauptzweck, wie die 
Kunst der alten Griechen. Doch strebt auch sie 
nach Schönheit der Gestalten, so weit diese nur 
immer mit der Wahrheit der Darstellung und des 
Ausdrucks vereinbarlich ist. Ihr Hauptzweck ist: 
Darstellung des Geistes, der Seele, der Triebfe-
der einer Handlung oder einer Person, ihres sitt-
lichen Charakters. Diese Darstellung mag freilich 
oft der Schönheit der Gestalten Abbruch thun; 
aber sie schließt solche nicht aus.“

62 Wessenberg, Bilder, Bd. 2, 413: „Die Bilder von 
der Versuchung [...] sind weit mehr anstößig als 
erbaulich.“

63 Wessenberg, Gott, Bd. 2, 212–213.

64 Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 186.

65 Ebd., Bd. 1, 187.

66 Ebd., Bd. 1, 150.

67 Ebd., Bd. 1, 201.

68 Ebd., Bd. 1, 190.

69 Johannes Klimakos, Die Leiter zum Paradiese. Dt. 
Übersetzung von Raimund F. Kastner, Heppenheim 
1987. Der Abt des Sinai-Klosters bietet mit seiner 
sog. „Paradieses-Leiter“ ein sehr differenziertes 
Modell des Aufstiegs mit zahlreichen pädagogi-
schen Hinweisen und spirituellen Ratschlägen. 
Er gibt darin zudem zahlreiche Anleitungen zum 
Jesus-Gebet und zu verschiedenen Atemübungen.

70 Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 190.

71 Ebd., Bd. 1, 191.

72 Wessenberg, Gott, Bd. 2, 234.

73 Wessenberg, Bilder, Bd. 2, 496.

74 Ebd., Bd. 1, 146. Übersetzung des lateinischen 
Satzes: „Es ist ein Gott in uns; wenn er sich regt, 
erglühen wir.“

75 Wessenberg, Gott, Bd. 2, 239–240.

76 Ludwig Stockinger, Poetische Religion – Religiöse 
Poesie: Friedrich von Hardenberg (Novalis) und 

Joseph von Eichendorff, in: Braungart / Fuchs / 
Koch (Hg.), Ästhetische und religiöse Erfahrun-
gen, Bd. 1, 167–186: 168.

77 Ebd., 169.

78 Vgl. Jutta Osinski, Kunst und Religion in der Spät-
romantik, in: Ebd., 187–200: 195.

79 Ebd., 199.

80 Vgl. Adolf Smitmans, Das Ende der christlichen 
Kunst?, in: Christoph Dohmen / Thomas Stern-
berg (Hg.), „[...] kein Bildnis machen“. Kunst und 
Theologie im Gespräch, Würzburg 1987, 167–174.

81 So konnte Wessenberg von dem Dichter der Odys-
see als „dem in poetischem Sinn göttlichen Homer“ 
sprechen. Vgl. Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 197.

82 Wessenberg, Gott, Bd. 2, 237.

83 Ebd., Bd. 1, 197.

84 Vgl. Wessenberg, Mittheilungen, Bd. 2, 3–4.

85 Wilhelm Schirmer, Wessenbergs religiöse Per-
sönlichkeit, in: Internationale Kirchliche Zeit-
schrift 3 (1913) 2, 158–171: 168.

86 Wessenberg, Bilder, Bd. 1, 151.

87 Ignaz Heinrich von Wessenberg, Über den sitt-
lichen Einfluß der Schaubühne, Constanz 1825, 61.

88 Ebd.

89 Wessenberg, Manuskripte, Bd. I/1, 126.

90 Vgl. Hubert Wolf, „... ein Rohrstengel statt des 
Szepters verlorener Landesherrlichkeit ...“ Die 
Entstehung eines neuen Rom- bzw. Papstorien-
tierten Bischofstyps, in: Rolf Decot (Hg.), Konti-
nuität und Innovation um 1803. Säkularisation 
als Transformationsprozess. Kirche – Theologie – 
Kultur – Staat [Veröffentlichungen des Instituts 
für Europäische Geschichte. Beiheft 65], Mainz 
2005, 109–134.



Jahresheft 202432



Jahresheft 2024 33

Julia Knop

Zukunft von Glaube – Zukunft von Kirche

150 Jahre alt-katholisches Bistum in Deutschland



Jahresheft 202434

150 Jahre alt-katholisches Bistum in Deutschland: Das ist ein starkes Zei-
chen. 150 Jahre Katholizismus, der sich nicht in den eigenen Widersprüchen 
verhakt, sondern aufrechten Herzens und Sinnes und zeitgemäß Katholi-
zität lebt. Doch anstatt zurückzuschauen auf die vergangenen eineinhalb 
Jahrhunderte, wollen Sie nach vorn schauen. Statt Nostalgie vielmehr Auf-
bruch. Zukunft von Glaube – Zukunft von Kirche, war das Thema des Jubi-
läums.1 Es ist auch ohne Kirchenkrise, auch jenseits einer Krisenkirche, ein 
großes, spirituell und theologisch forderndes Thema. Auch für eine Kirche, 
die von außen betrachtet ziemlich rund läuft und vieles richtig macht, stellt 
sich die Zukunftsfrage. 

1.  Die Krise des Römischen im Katholischen

Als Systematische Theologin bin ich stärker in der Analyse der Gegenwart 
und Vergangenheit als in Zukunftsprojektionen zuhause. Ich habe mich in 
den letzten Jahren zusammen mit vielen Kolleg:innen mit der Gegenwart und 
Vergangenheit meiner, der römisch-katholischen Kirche beschäftigt, mit ihrer 
Krise, deren Symptomen und Ursachen. Mittlerweile ist sehr deutlich, dass die 
Ursachen dieser Krise weniger im Katholischen als vielmehr im  Römischen 
verankert sind. Im Römischen, wie es besonders während der vergangenen 
150 Jahre entwickelt und verfestigt wurde, also in Momenten, von denen sich 
die alt-katholische Kirche bewusst gelöst und emanzipiert hat. 

Einige Stichworte dazu reichen aus: Das römisch-katholische Krisenprofil 
gründet kirchenpolitisch zu erheblichen Teilen in der Anpassung der rö-
mischen Kirchenverfassung an absolutistische Systeme, kulminierend in 
den Papstdogmen des I. Vatikanischen Konzils, und theologisch in einer 
prekären Kombination aus Antimodernismus, Klerikalismus und Papismus. 
Das römisch-katholische Krisenprofil zeigt sich heute, in Anlehnung an die 
Aufgaben des Synodalen Wegs formuliert, in einer problematischen Macht-
organisation, in strukturellem und ideologischem Klerikalismus, in Misogynie 
und einer hochproblematischen Sexualmoral. 

Es ist dabei immer deutlicher erkennbar, dass die Krise des römischen 
Katholi zismus nicht irgendwo am Rande aufbricht, sondern im römischen 

150 Jahre alt-katholisches Bistum in Deutschland: Das ist ein starkes Zei-
chen. 150 Jahre Katholizismus, der sich nicht in den eigenen Widersprüchen 
verhakt, sondern aufrechten Herzens und Sinnes und zeitgemäß Katholi-
zität lebt. Doch anstatt zurückzuschauen auf die vergangenen eineinhalb 
Jahrhunderte, wollen Sie nach vorn schauen. Statt Nostalgie vielmehr Auf-
bruch. Zukunft von Glaube – Zukunft von Kirche, war das Thema des Jubi-
läums.1 Es ist auch ohne Kirchenkrise, auch jenseits einer Krisenkirche, ein 
großes, spirituell und theologisch forderndes Thema. Auch für eine Kirche, 
die von außen betrachtet ziemlich rund läuft und vieles richtig macht, stellt 
sich die Zukunftsfrage. 

1.  Die Krise des Römischen im Katholischen

Als Systematische Theologin bin ich stärker in der Analyse der Gegenwart 
und Vergangenheit als in Zukunftsprojektionen zuhause. Ich habe mich in 
den letzten Jahren zusammen mit vielen Kolleg:innen mit der Gegenwart und 
Vergangenheit meiner, der römisch-katholischen Kirche beschäftigt, mit ihrer 
Krise, deren Symptomen und Ursachen. Mittlerweile ist sehr deutlich, dass die 
Ursachen dieser Krise weniger im Katholischen als vielmehr im  Römischen 
verankert sind. Im Römischen, wie es besonders während der vergangenen 
150 Jahre entwickelt und verfestigt wurde, also in Momenten, von denen sich 
die alt-katholische Kirche bewusst gelöst und emanzipiert hat. 

Einige Stichworte dazu reichen aus: Das römisch-katholische Krisenprofil 
gründet kirchenpolitisch zu erheblichen Teilen in der Anpassung der rö-
mischen Kirchenverfassung an absolutistische Systeme, kulminierend in 
den Papstdogmen des I. Vatikanischen Konzils, und theologisch in einer 
prekären Kombination aus Antimodernismus, Klerikalismus und Papismus. 
Das römisch-katholische Krisenprofil zeigt sich heute, in Anlehnung an die 
Aufgaben des Synodalen Wegs formuliert, in einer problematischen Macht-
organisation, in strukturellem und ideologischem Klerikalismus, in Misogynie 
und einer hochproblematischen Sexualmoral. 

Es ist dabei immer deutlicher erkennbar, dass die Krise des römischen 
Katholi zismus nicht irgendwo am Rande aufbricht, sondern im römischen 



Jahresheft 2024 35

„Markenkern“: in der Überdehnung des Römischen im Katholischen. Gregor 
Maria Hoff hat das kürzlich in seinem Buch „In Auflösung – Über die Gegen-
wart des römischen Katholizismus“2 en détail entfaltet. 

In der Realität kann man zwar dabei zusehen, wie das alte Ideal- oder 
Schreckens bild (je nach Perspektive) der ecclesia militans, der societas 
 perfecta, zerbricht – aber der Streit darum ist noch lange nicht beigelegt. 

2.  Identitätskrisen und identitäre Versuchungen

Der Streit um die Krise des Katholischen ist in der römisch-katholischen 
 Kirche zugleich ein Streit um die Identität des Katholischen. Da nimmt es 
nicht wunder, dass die derzeitigen inner-römisch-katholischen Konflikte um 
Reformen so hart und unerbittlich geführt werden, dass sie so gnaden- und 
bisweilen auch so skrupellos ausgetragen werden. Die einen (v. a. in Teilen 
des höheren Klerus) wollen Erneuerung um Gottes Willen verhindern, die 
anderen (hierzulande die große Mehrheit der Gläubigen3) – halten sie um 
der Menschen willen für alternativlos. Die Geister scheiden sich an einer 
Frage, die entgegengesetzte Antworten erhält: Ist das Momentum der Krise 
– klerikaler Machtmissbrauch (sexuell, spirituell, finanziell) – Symptom oder 
Fremdkörper, Regel oder Ausnahme des Römischen im Katholischen?4 

Wenn es (a) Krisensymptom des Römischen im Katholischen ist (und daran 
besteht aus meiner Sicht kein Zweifel), dann kann Überwindung der Krise 
nichts anderes bedeuten als diesen prekären römischen Identitätsmarker 
abzubauen. Aufbruch erfordert aus dieser Perspektive also einen Bruch mit 
der Karikatur, der Überzeichnung des Römischen im Katholischen – also 
nicht mit der kulturellen römischen Prägung dieser Konfessionskirche als 
solcher, wohl aber mit ihrer Verabsolutierung. Zukunft von Glaube und Kir-
che gibt es meines Erachtens römisch-katholisch nicht ohne eine beherzte 
und konsequente Relativierung und Säkularisierung der römischen Institu-
tion und Lehre. 

Wenn die Krise (b) mit dem römischen Markenkern hingegen nichts zu tun 
hat, ist das Gegenteil angesagt, nämlich Stärkung dieses römischen Profils. 



Jahresheft 202436

Dann geschieht Aufbruch also durch Identitätspflege. Dann liegt die Zu-
kunft von Glaube und Kirche in noch schärferer Abgrenzung gegenüber al-
len egalitären Impulsen in Kirche und Gesellschaft, Verfassung und Ethos. 
Dann müssen Institution, Ämter und Sakramente noch stärker sakralisiert 
und „entweltlicht“, also „weltlichen“ Maßstäben und insgesamt außerkirch-
licher Kritik entzogen werden. 

Und je nachdem, wie man den nötigen Aufbruch begreift, ob (a) als heil-
samen Bruch mit pathologischen Formen des Römischen im Katholischen 
oder aber (b) als beängstigenden Identitätsverlust, wird man eben die der-
zeitigen Ambiguitäten, die Konflikte und Reformdebatten in der römisch-
katholischen Kirche begrüßen und stärken oder aber abwehren und ver-
teufeln. Man wird eine veränderte Zukunft des christlichen Glaubens in 
katholischer Façon für möglich und wünschenswert halten oder aber für 
unmöglich und ekklesiologisch suizidal. 

3.  Abschied von kirchlichen Prägungen

Welche Zukunft wird Glaube, wird Kirche haben? Es zeichnet sich ab, dass 
kirchlich etablierte und insgesamt kirchlich konzipierte Formate des Glau-
bens in unserem Kulturraum immer weiter an Bedeutung verlieren. Die Im-
plosion traditioneller institutioneller Kirchlichkeit ist unübersehbar, freilich 
mit regionalen Unterschieden. Sie wird befördert durch Säkularisierung, In-
dividualisierung und Pluralisierung. Aber es gibt auch religiöse, kirchliche 
Faktoren, die die Menschen aus den Kirchen treiben. 

In der römisch-katholischen Kirche wird die Implosion des alten Systems 
durch mangelnde Bereitschaft und mangelnde Fähigkeit auf Kirchenlei-
tungsebene beschleunigt, die Kirchenkrise überhaupt angemessen wahrzu-
nehmen und zu verstehen, Verantwortung zu übernehmen und die nötigen 
Schritte einzuleiten. Vielfach geht es in kleineren Kreisen, engeren Milieus 
in den alten Mentalitäten und Strukturen einfach so weiter wie bisher, bis-
weilen sogar noch zentralisierter und noch stärker klerusbezogen als zu ge-
sättigten volkskirchlichen Zeiten. 



Jahresheft 2024 37

Wie viel gerade zerbricht und was diese Erosion des Systems römisch-
katholische Kirche für andere christliche Kirchen, auch für die alt-katho-
lische Kirche, bedeutet, wird man erst ex post ermessen können. Nach 
520.000 Austritten allein im Jahr 2022 kann aber kein Zweifel mehr da-
ran bestehen, dass ein Kipppunkt überschritten ist. Es ist unter römi-
schen  Katholik:innen nicht mehr begründungspflichtig zu gehen, viel-
mehr  rechenschaftspflichtig zu bleiben, vor anderen wie vor dem eigenen 
Gewissen. Das gilt auch für hauptamtliche Seelsorger:innen, Religions-
lehrer:innen und die vielen Mitarbeitenden in caritativen Einrichtungen. 
Immer mehr treten mit dem Eintritt in die Rente aus ihrer katholischen 
Heimat aus.

Der Vertrauensverlust in die kirchliche Institution ist immens. Er wirkt sich 
auch auf die Kreditwürdigkeit eines kirchlich geprägten persönlichen Glau-
bens aus. Dass die Leitungselite der Kirche derart diskreditiert ist, bleibt 
nicht ohne Rückwirkungen auf Glauben und Leben, Gottes-, Welt- und 
Menschenbild vieler Christ:innen – zumindest derer, die sich kirchlich for-
mulierte Glaubenslehren, kirchlich normierte Liturgie, kirchlich definierte 
Moralvorstellungen zu Herzen genommen haben; die die institutionell be-
anspruchte Deutungs- und Urteilshoheit über Gott, Welt und Mensch ernst 
genommen und ihren Glauben und ihr Gewissen daran gebildet haben. Das 
Versagen auf institutioneller Ebene kann darum seine destruktive Kraft bis 
in die Wurzeln des individuellen Glaubens hinein entfalten – gerade weil in 
der römisch-katholischen Welt der „Kirche“, dem Lehramt, dem Klerus eine 
derart hohe Bedeutung zugemessen wird. 

Anders gesagt: Die aktuelle Kirchenkrise vieler Gläubiger gründet nicht un-
bedingt in einer Gottes- und Glaubenskrise – aber sie kann genau dazu füh-
ren. Das scheint gerade bei den hochaffinen (Ex-) Kirchenmitgliedern, bei 
engagierten Ehren- und Hauptamtlichen und auch bei Theologiestudieren-
den und -lehrenden der Fall zu sein. Denn ihr Glauben, der Reflexionsgegen-
stand akademischer Theologie, ist ja stark kirchlich geprägt. Aber auch bei 
ihnen löst sich mit der Kreditwürdigkeit des Kirchlichen das Fundament 
einer existenziellen Beheimatung des Glaubens zusehends auf. Das Vor-
schussvertrauen ist verloren, dass die kirchlich erlernten und angeeigneten 
Bilder von Gott und der Welt, die kirchlichen Vorstellungen vom Leben und 
vom Menschen im Grunde doch stimmig und lebensdienlich sind.5 



Jahresheft 202438

Das akademische Milieu, die Universität, aber auch Bildungsangebote in 
Akademien und Verbänden, kann Räume öffnen, um diese Verunsicherun-
gen produktiv werden zu lassen: neu zu denken, anders zu glauben, Altes 
infrage zu stellen und Neues zu erproben. Das ist gut und wichtig. Die Un-
gleichzeitigkeiten zwischen eigener Reflexion und Glaubensentwicklung 
auf der einen Seite und den Gegebenheiten und Erwartungen in der Pastoral 
und den Bistumsverwaltungen bleiben freilich bestehen. 

Diejenigen Theologiestudierenden, die nach ihrem Examen in die Pastoral 
oder Verwaltung gehen, stehen je nach Region, kirchlicher Kultur und reli-
gionssoziologischer Situation ihrer Arbeitsstelle vor der Herausforderung, 
einen Katholizismus zu stützen und katechetisch, liturgisch, seelsorglich zu 
„bedienen“, der sie selbst nicht mehr trägt. 

4.  Anders katholisch sein

Vielleicht stellt sich das in der alt-katholischen Welt (noch) etwas an-
ders dar. Vielleicht gelingt es dort noch und weiterhin, kirchlich tradierte 
 Gottesbilder und Glaubensformen dynamisch zu bewahren, kritisch wei-
terzuentwickeln, lebbar zu halten. Die alt-katholische Kirche hat vielleicht 
mehr Übung darin, sieht sich stärker als die römisch-katholische Kirche 
ermächtigt und beauftragt, Tradition aktiv und synodal zu gestalten. Es 
ist gut, dass es das gibt: einen ernsthaften, partizipativen, zeitgemäßen 
Katholizismus. Es ist gut, dass es die alt-katholische Kirche gibt. So gibt 
es Inseln eines lebensförderlichen Katholizismus, kirchliche Räume, in 
denen der alte Satz „Glaube ja, Kirche nein“ eine echte Alternative findet, 
in denen man sagen kann: „Ja, katholisch geht auch im 21. Jahrhundert 
noch in einem kirchlichen Format.“

Aber es ist eben auch ein Faktum, dass ein kirchlich geformtes Christen-
tum in unserer Gesellschaft insgesamt auf dem Rückzug ist. Von den 
520.000 Christ:innen, die 2022 die römisch-katholische Kirche in Deutsch-
land verlassen haben, sind höchstens ein paar hundert alt-katholisch ge-
worden, statistisch vielleicht eine:r von 2.000. Die allermeisten ehemaligen 
Mitglieder der römisch-katholischen Kirche suchen keine Zuflucht in der 



Jahresheft 2024 39

alt-katholischen Schwesterkirche. Ihr Ausbruch aus der einen wird nicht 
zum Aufbruch in die andere katholische Kirche. Er bleibt eine Kirchen-
flucht. Diese Menschen suchen offenbar in keiner Kirche mehr Zuflucht. 

Das mag an mangelnder Bekanntheit der alt-katholischen Kirche liegen, die 
im Prinzip überall in der Diaspora ist – und sicher auch daran, dass das 
 soziale, alltagsprägende Moment, das viele in der römisch-katholischen Ge-
meinde vor Ort gehalten hat und weiter hält, in der alt-katholischen Kirche 
anders formatiert ist, stärker punktuell und entscheidungsbezogen wirk-
sam wird. Das Zentrum des Gemeindelebens, Quelle und Höhepunkt des 
kirchlichen Lebens ist tatsächlich der Sonntagsgottesdienst. 

Das entspricht zwar theologisch und pastoral genau dem, was ekklesiolo-
gisch als Ideal gedacht wird.6 Aber es ist keine gewohnte oder attraktive 
Realität für römische Normal-Katholik:innen mehr. Durchschnittlich neh-
men nur 5% der Kirchenmitglieder sonntags an der Eucharistiefeier teil. Die 
allermeisten organisieren ihren Sonntag schon lange jenseits von Kirche 
und Gottesdienst – die einen aus Überdruss, die anderen aus Entfremdung 
und viele der vormals Hochengagierten mittlerweile aus Wut. Kirche ist 
kein Normalfall und auch kein Idealbild des Christseins mehr.

5. Abschied von kirchlichen und  
theologischen Eindeutigkeiten

Auch konfessionelle Eindeutigkeit ist nur noch um den Preis der Freiheit der 
Gläubigen oder des Realitätsverlustes zu konstruieren. Die identitären Ver-
suchungen in Politik, Kultur und Religion sind ja bei aller realen Gefahr, die 
von ihnen ausgeht, zunächst Indizien dafür, dass das, was diese Kräfte gera-
dezu trotzig behaupten, nämlich Eindeutigkeit, Einheitlichkeit, Einstimmig-
keit, keine Zukunft mehr hat und schon in der Gegenwart eine Illusion ist. 

Sich selbst in vielen Möglichkeiten zu denken, viele verschiedene Rollen 
im eigenen Kopf und eigenen Leben übereinander und alle zusammen 
unter den eigenen Hut zu bringen, zeitlich und räumlich maximal flexibel 
und wenigstens digital überall und nirgends gleichzeitig sein zu können: 
Das sind ja die anstrengenden Freiheiten und zugleich die wunderbaren 



Jahresheft 202440

Herausforderungen unserer Existenz im 21. Jahrhundert. Phasenweise mag 
alles ganz gut zusammenpassen, Lebensform und Wohnort, Beruf und Kir-
chenzugehörigkeit, Freundschaften und Familienbezug. Aber spätestens in 
biographischer Ausdehnung ist das Leben heutiger Menschen bunter und 
weniger eindeutig als vormals. Selbst für stabile Geister und Gewohnheits-
tiere wird es zunehmend anachronistisch, ein-fach, ein-deutig, ein-dimen-
sional zu  leben, zu fühlen und zu denken. Warum sollte dies im Glauben 
anders sein? 

Es ist auch im Glauben so: Es ist nicht mehr ein-fach, nicht mehr ein-deu-
tig und schon gar nicht ein-dimensional möglich, Christ:in zu sein. Auch 
konfessionelle und religiöse Eindeutigkeiten, konfessionelle und religiöse 
Abgrenzungen sind irgendwie von gestern. Damit hängt vielleicht auch das 
abnehmende Interesse junger Theolog:innen an ökumenischen Fragen zu-
sammen. Das Format „Konfession“ – diese vermeintlich eindeutige Verbin-
dung von Glaubenslehren und Glaubenspraxis, gemeindlicher Zugehörig-
keit und Gottesdienst – überzeugt viele nicht mehr. Konversion ist out.7 

Das zeigt sich auch im Theologiestudium. Die jeweilige Konfession bestimmt 
natürlich weiterhin die Herkunft und Prägung der Studierenden. Aber sie 
dient immer weniger dazu, (exklusive) Wahrheitsansprüche zu formulieren. 
Für heutige Theologiestudierende sind die großen kontroverstheologischen 
Debatten der Theologiegeschichte, ob es nun um Nicaea und Chalcedon, um 
Trient oder um das I. Vatikanische Konzil geht, dogmenhistorische Frage-
stellungen. Sie müssen sich die Fragen, die in den entsprechenden lehramt-
lichen Entscheidungen dogmatisch „gelöst“, argumentativ bewältigt oder 
zumindest autoritativ beantwortet werden sollten, erst intellektuell aneig-
nen. Es sind nicht ihre eigenen religiösen Fragen oder Probleme. Sie haben 
keinen Antwort- oder Lösungsbedarf dafür. Und sie staunen über die Verve, 
mit der seinerzeit um Gottheit und Menschheit Jesu, Gnade und Rechtferti-
gung, Liturgie und Sakramente – und auch um den Jurisdiktions- und Lehr-
primat des Papstes gestritten wurde. 

Sie sind zugleich sehr sensibel und skeptisch gegenüber lautstark vorge-
tragenen Eindeutigkeiten. Sie interessieren sich für vergessene und solida-
risieren sich mit verdrängten Traditionen. Sie sind empfänglich und expe-
rimentierfreudig gegenüber neuen Gottesdienstformen. Diese Bereitschaft, 



Jahresheft 2024 41

mit Ambiguitäten gelassen(er) und konstruktiv(er) umzugehen, andere Le-
bensoptionen als die eigenen kennenzulernen, auszuprobieren, Wokeness 
und Solidarität zu leben und dieses wunderbar uneindeutige Durcheinander 
nicht nur zu ertragen, sondern zu genießen, ist sicher ein Merkmal (des wa-
chen Teils) dieser Generation. Es ist aber auch schlicht eine Notwendigkeit 
unserer Zeit und deshalb Gott sei Dank keine reine Generationenfrage. 

6. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft von Glaube 
und Kirche: (auch) eine Generationenfrage

Wenn es um konfessionelle (Un-) Eindeutigkeit und einen konstruktiven 
Umgang damit geht, ist von Fulbert Steffensky, einem Vertreter einer ganz 
anderen Generation, manches zu lernen. Anlässlich seines 90. Geburtstags 
und des 20. Todestages seiner Frau Dorothee Sölle war im Jahr 2023 viel von 
ihm zu hören und zu lesen. In einem Vortrag8 unterschied er verschiedene 
Phasen seiner Kirche und seiner eigenen Kirchlichkeit: die römisch-katholi-
sche Welt, in die er hineingeboren und -sozialisiert wurde, die er auch noch 
nach dem Krieg in 13 Klosterjahren erlebte, dann seine mittleren Jahre, die 
Jugendzeit seiner Kinder, immer noch in einer gewissen Kontinuität zum 
Früheren, und schließlich, deutlich anders, das Heute, die Gegenwart von 
Glaube und Kirche und die Frage, wie ihre Zukunft sein könnte. 

Was „früher“ und „heute“ fundamental voneinander unterscheidet, hat sei-
ner Ansicht nach mit einem grundsätzlich veränderten Umgang mit Ein-
deutigkeit zu tun. Um Glaube und Kirche der ersten Hälfte seines Lebens 
zu beschreiben, wählt er die drei Begriffe Geschlossenheit, Ganzheit und 
Fraglosigkeit. Er sieht, zumal aus der Perspektive des Konvertiten, der sich 
neben dem römisch-katholischen auch den evangelischen Dialekt des west-
lichen Christentums angeeignet hat, die Grenzen dieser alten Welt sehr ge-
nau. Aber er anerkennt auch den Trost des „alten“, vergangenen kirchlichen 
Glaubens und der Stabilität, die er bot. 

Glaube und Kirche waren seinerzeit schlichtweg nicht voneinander zu tren-
nen. Wir mögen heute separat nach der Zukunft des Glaubens einerseits 
und der Zukunft der Kirche andererseits fragen. In der Vergangenheit hätte 
eines gereicht – da gab es keinen Glauben ohne Kirche. Die Kirche war der 



Jahresheft 202442

Glaube. Dieser kirchliche Glaube „war glaubhaft, weil er von so vielen ge-
tragen wurde. […] Der Glaube kommt auf Dauer nicht ohne Kirche aus; nicht 
ohne eine Gruppe, in der Menschen ihre Überzeugung teilen, miteinander 
ein Bekenntnis haben; ein Bekenntnis, das sich nicht nur in Sätzen abspiel-
te, sondern in vielen Gesten, Aufführungen und Inszenierungen seine Ge-
stalt findet.“9 

Steffensky sieht sehr klar, dass diese unhinterfragte Einheit von Glaube und 
Kirche Vergangenheit ist. Die Gegenwart kann einen derart kirchlich durch-
prägten Glauben nur noch punktuell oder auf Zeit für kleine Gruppen bieten. 
Aber dessen Selbstverständlichkeit ist passé. Und wenn es heute noch da 
und dort passt, dann nicht mehr, weil dies noch normal wäre, sondern weil 
großes Engagement, persönliche Entschiedenheit und soziale Verlässlich-
keit dahinterstehen. Er betrauert ehrlich den Verlust dieser alten Kirchen-
welt, ohne sie anachronistisch wiederbeleben zu wollen: „Ich gestehe, dass 
ich manchmal Heimweh empfinde nach jenem alten Haus, in dem alles sei-
nen Ort, seine Zeichen und seine Erklärung hatte. […] nach jener Welt, in der 
man nicht immer vollständiger Autor seiner selbst sein musste und in der 
man sich fraglos bergen konnte in den Glauben der Toten und der lebenden 
Geschwister; beten und singen konnte mit der Stimme und den Liedern, die 
heilig waren, weil so viele vor uns sie geheiligt hatten; die wahr waren, weil 
so viele vor uns sie für wahr gehalten haben.“10

7.  Entfremdung und Aufbruch

Diese Ganzheit, Geschlossenheit und Zweifelsfreiheit religiöser Welten und 
kirchlicher Glaubensformate gibt es in unserem Kulturkreis nicht mehr – 
Gott sei Dank! Versuche, sie künstlich zu revitalisieren, erweisen sich als 
realitätsblind. Sie wären überdies sträflich unkritisch gegenüber dem vielfa-
chen Schaden, den solche geschlossenen, klerikal gesteuerten, in der Wur-
zel missbräuchlichen Kirchenwelten angerichtet haben, gegenüber ihren 
Abgründen, in die so viele gestürzt sind. Was den einen Heimat und Himmel 
war, war oder wurde den anderen fremd und manchen von ihnen zur Hölle 
auf Erden. 



Jahresheft 2024 43

Vielleicht sind die Entfremdungsphänomene, die hunderttausendfachen 
 römisch-katholischen Kirchenaustritte bei nur wenigen Konversionen nur 
die eine, die sichtbare Seite eines viel umfassenderen Phänomens, näm-
lich einer grundsätzlichen Entkopplung von Glaube, Kirche und Konfession. 
Vielleicht ist dies der Beginn einer weitreichenden Entkirchlichung des 
Christentums. Die Verknüpfung von Bekenntnis und Zugehörigkeit, die in 
der Vergangenheit eng miteinander verflochten waren, und zwar in jeder 
Konfessionskirche, ist gelockert, gelöst, musste manchmal notgedrungen 
zerschlagen werden. 

Als finanziell potente und selbstgewisse Größen, als Trägerinstitutionen für 
Bildung und Caritas, werden die beiden großen Kirchen sicher noch eine 
Weile ihr Standing in unserer Gesellschaft behaupten. Aber ihr Einfluss auf 
den Glauben und das Leben der Gläubigen wird sicher mit großer Geschwin-
digkeit abnehmen. Die individuelle Entkirchlichung des Glaubens wird im-
mer weiter voranschreiten. Die alten Signale von Ganzheit, Geschlossen-
heit und Fraglosigkeit, die ja nicht nur (neutral) konfessionelle Identität, 
sondern vor allem konfessionelle Abgrenzung markierten, werden immer 
weniger einleuchten und überzeugen. Im römischen Katholizismus ist das 
derzeit fast lehrbuchartig zu studieren, aber es wird in Variationen vermut-
lich auch die anderen christlichen Kirchen unseres Kulturkreises betreffen.

8. Vormittag, Mittag und  
Mittagskrise des Christentums

Tomáš Halík, ein tschechischer Soziologe und Theologe und spiritueller 
Vordenker neuer Formen des Katholischen, hat im Jahr 2022 das Buch „Der 
Nachmittag des Christentums. Eine Zeitansage“11 veröffentlicht. Darin greift 
er weiter aus als Fulbert Steffensky. Er bezieht sich nicht nur auf seine per-
sönliche Lebens-, Glaubens- und Kirchengeschichte, sondern auf die ganze 
Christentumsgeschichte. Diese Geschichte unterteilt er, angelehnt an Carl 
Gustav Jung, in Tageszeiten: Der lange Vormittag des Christentums reicht 
demnach bis in die Vormoderne hinein. Er ist geprägt von einer intensiven 
Verflechtung von Religion, Kultur und Politik. Das ist die Christianitas, die 
homogene christliche Gesellschaft, in der politische und religiöse Kräfte 
miteinanderwirken und oft sogar identisch sind. Sie zerbricht, je deutlicher 



Jahresheft 202444

Religion und Politik auseinandertreten: im Investiturstreit, dann mit der 
Pluralisierung des westlichen Christentums im 16. Jahrhundert und schließ-
lich seit dem 19. Jahrhundert durch die konsequente Trennung von Kirche 
und Staat und die Freisetzung echter Säkularität.

Diese alternativen Christentümer, die westlichen Konfessionen der Neuzeit, 
sind ganz ähnlich geformt wie die Kirche, die Steffensky in seiner Jugend ken-
nengelernt hat. Irritierend ist nur, dass es nun mehrere geschlossene, fraglose 
Ganzheiten und Milieus nebeneinander gibt. Aus Religion wird in der Neuzeit 
Konfession, aus dem Christentum im Singular konkurrierende Christentümer 
im Plural. Den Anspruch auf Ganzheit, Geschlossenheit und Fraglosigkeit er-
heben sie weiter – aber nun jede Kirche für sich und gegen die anderen. 

Insbesondere der Katholizismus avanciert nun zur Gegenkultur: Katholisch 
zu sein, bedeutet jetzt, gegen die aufblühenden Naturwissenschaften, gegen 
industrielle Entwicklungen zu sein, gegen Kultur und Gesellschaft, gegen 
die konstruierten -ismen des langen 19. Jahrhunderts: gegen den Protestan-
tismus, den Modernismus, den Kommunismus, den Szientismus, bald auch 
den Säkularismus. Die römische Kirche versteht sich in dieser Zeit als ex-
klusive Heils- und Wahrheitsinstanz. Sie nutzt ihre institutionelle und dok-
trinelle Gestalt – und auch die politischen und technischen Errungenschaf-
ten ihrer Zeit – zur Kontrolle nach innen und zur Abgrenzung nach außen. 
So wird die römische Kirche im 19. Jahrhundert zur Gegengesellschaft. 

Das ist in Halíks Diktion der Mittag des westlichen Christentums, die hitzige 
Phase, in der die Gemüter am stärksten in Wallung geraten. Es ist die Zeit, 
in der der Altkatholizismus entsteht. Das alt-katholische Christentum kann 
in diesem Sinne auch als Versuch verständlich werden, aus dieser Über-
hitzung heraus hin zu einem zeitgemäßen, konstruktiven Katholizismus zu 
finden. Für die römisch-katholische Kirche wurde die Mittagskrise hingegen 
zum Kipppunkt. Die Spirale der Eindeutigkeit wurde überdreht. Im Laufe der 
150 Jahre, auf die das alt-katholische Bistum zurückblicken kann, verlor die 
ideologisch hochgerüstete römisch-katholische Institution in immensen 
Schüben an moralischer Präge- und kultureller Bindekraft. 

In der Mittagskrise zeigt sich für Halík, was passiert, wenn die Universali-
tät und Integrationskraft, die die katholische Kirche in vormodernen Zeiten 



Jahresheft 2024 45

tatsächlich entfalten konnte, partikular werden. Was vormals Gemeinschaft 
stiften sollte: das gemeinsame Bekenntnis, der gemeinsame Wertekodex, 
allgemeines Recht und allgemeinverständliche religiöse Symbolik, wurde 
zum Moment der Unterscheidung, der Abgrenzung, des Rechthabens, des 
Besserwissens. 

In der Mittagshitze geht es, anders noch als am späten Vormittag, nicht mehr 
darum, katholisch, also umfassend und verbindend zu sein. Es geht nun da-
rum, katholisch im konfessionalistischen Sinne zu sein: inhaltlich und ins-
titutionell eindeutig abgegrenzt von anderen Christentümern.  Katholizität 
wird zum Herrschaftsinstrument und Einheitlichkeit und Eindeutigkeit 
zum römischen Konfessionsmerkmal. Einheit (der Kirche), Einheitlichkeit 
(ihrer Praxis) und Eindeutigkeit (ihrer Lehre) können aber, je länger, desto 
mehr, nur noch theoretisch bzw. auf einer äußeren Ebene hergestellt und 
behauptet werden. Machtförmig gestützt, ist es nur noch ein kleiner Schritt 
in religiöse Fundamentalismen und politische Autoritarismen. Das sehen 
wir gegenwärtig nicht nur an den Rändern der Kirche. 

9.  Anbrechender Nachmittag

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft von Glaube und Kirche, Phasen der 
individuellen Glaubens- und Kirchengeschichte, und Vormittag, Mittag bzw. 
Mittagskrise und Nachmittag des Christentums: Ob man nun systematisch-
theologisch oder biografisch (Steffensky) oder christentumsgeschichtlich 
(Halík) ansetzt: der Kipppunkt der Krise, dem eine neue Zeit, eine andere 
Weise zu glauben und Kirche zu gestalten, folgen müsste, wird in diesen 
Referenzen ganz ähnlich bestimmt:

Das integrative Potenzial des Katholischen mutiert nach dem Ende der 
Christianitas zum politischen Integralismus, seine universale Weite zu par-
tikularistischer Enge, sein intellektueller Ausgriff auf Gott und die Welt zum 
Denken mit Scheuklappen, sein Denken zur Definition und sein Rechtsbe-
wusstsein zu Legalismus, wo Katholizität keine Haltung, sondern eine Form, 
keine Kultur, sondern eine Religion, kein soziales, sondern ein autoritäres 
Gebilde meinte. 



Jahresheft 202446

Katholizität erstarrt, wo sie zum Katholizismus und die katholische Kirche 
zur Konfession wird, aber genau das, nämlich Konfession, unter keinen Um-
ständen sein will: eine zeitgebundene und zeitgemäß zu gestaltende Mög-
lichkeit, dem christlichen Glauben Gestalt, Räume und Praxis, Worte und 
Symbole zu geben. Katholizität erstarrt, wo sie ihre eigene, Konfession ge-
wordene Gestalt sakralisiert, wo sie Lehre und Kult, Ämter und Institution 
religiös überhöht, enthistorisiert und so der Kritik und Erneuerung entzieht. 
Das aber dürfte die Urversuchung des Römischen im Katholischen sein, 
nicht des Katholischen schlechthin. 

Tomáš Halík geht, wenn er den Nachmittag des Christentums in den Blick 
nimmt, insgesamt über traditionelle konfessionelle Grenzen hinaus, seien 
diese nun über Lehren oder Zugehörigkeiten oder Liturgien definiert. Wenn 
er von Katholizität spricht, meint er keine konfessionellen Milieus und kei-
ne konfessionalistischen Heils- und Wahrheitsansprüche. Er unterscheidet 
nicht zwischen Mitgliedern verschiedener Konfessionskirchen oder zwi-
schen Konservativen und Liberalen. Er unterscheidet stattdessen zwischen 
Wissenden und Suchenden, zwischen denen, die meinen, eindeutige Ant-
worten zu haben, und denen, die fragen. 

Die entscheidende Differenz ist bei ihm also nicht Zugehörigkeit oder Ab-
ständigkeit zu einer Konfession oder Religion, Glaube oder Unglaube, Recht-
gläubigkeit oder Häresie, sondern die Haltung, aus der heraus ein Mensch 
mit Gott und der Welt umgeht, wie er auf sie zugeht. Da gibt es religiöse 
Hardliner und religiös Suchende, atheistische Bekenner und zweifelnde 
Skeptiker. Aber die Suchenden aller Traditionen, mit und ohne religiösen 
Hintergrund, sind Halík zufolge einander näher, verwandter, sie können ei-
nander oft besser verstehen und unterstützen als die verschiedenen „Lager“ 
innerhalb ein und derselben Konfession. 

Inmitten der Kirchen- und Kulturkämpfe unserer Zeit ist das plausibel. In, 
besser gesagt: zwischen allen Konfessionen und Religionen gibt es die unse-
ligen Koalitionen der ewig Gestrigen, die sich vor jeglicher Diversifizierung 
ihres Bekenntnisses fürchten und in eindeutigen Ordnungen, insbesondere 
in politisch (-autoritär)en und (binären und hierarchischen) Geschlechter-
ordnungen, Heil zu finden glauben.



Jahresheft 2024 47

Was kann dann noch Kirche sein? Welche und wie viel Kirche braucht es 
dann noch? Welches und wie viel konfessionelles Profil braucht es dann 
noch? Als Ort der Begegnung, des Gottesdienstes, der religiösen Bildung, 
werden Kirchen auch in Zukunft wichtig sein. Auch als Sprach- und Symbol-
welten, als Deutungsreservoir der vielfältigen christlichen Traditionen sind 
die Konfessionen wichtig. Denn Religion und Spiritualität braucht Konkre-
tion. Aber als Format weltanschaulicher, kultureller und politischer Abgren-
zung, als Behörde zur Regulierung des Glaubens und zur Beurteilung des 
Verhaltens dürften die Konfessionskirchen ausgedient haben. Von  dieser 
Form institutionalisierter Ekklesiologie distanzieren sich die Menschen in 
Scharen. Das weisen sie, je länger, desto deutlicher, empört und entschieden 
in die Schranken. 

10.  Anders katholisch werden

Wie mag es weitergehen? Vermutlich verlaufen die Klärungsprozesse, 
 welche Art (Konfessions-) Kirche und wie viel davon es braucht, um heute 
und morgen gut und gern Christ:in zu sein, in der erschütterten römisch-
katholischen Welt derzeit intensiver als in der behüteter wirkenden alt- 
katholischen Welt. Denn der Klärungsbedarf ist in der römisch-katholischen 
Welt nicht abstrakt und allgemein, sondern aus der Not geboren. Römische 
Katholik:innen haben vermutlich größeren Nachholbedarf an religiöser 
Emanzipation und Souveränität. Aber sicher stellt sich die Frage, welches 
kirchliche Format dem eigenen Christsein gut tut, auch heutigen alt-katholi-
schen Christ:innen. Sie ist Teil einer bewussten Beschäftigung mit der eige-
nen kirchlichen Herkunft und Beheimatung, Denk- und Gestaltungsaufgabe 
der Gegenwart und der Zukunft. 

Sich einer christlichen Gemeinde oder Gemeinschaft anzuschließen, kann 
darüber einen anderen Charakter bekommen: Es muss nicht mehr das 
starke Statement sein, die Konversion, der bewusste Wechsel der Zugehö-
rigkeit und Verbindlichkeit. Sondern man findet womöglich einen Ort oder 
eine Gemeinschaft, in der man christlich wachsen, in der man spirituelle 
Erfahrungen machen und gute soziale Erfahrungen machen kann. Einen 
Raum oder eine Gruppe, in der konfessionelle Grenzen fluide geworden 



Jahresheft 202448

und kein Selbstzweck sind. In der Konfessionalität als solche nicht so 
wichtig ist. Mit der es auch Verbundenheit auf Zeit geben darf. 

Zukunft des Glaubens, Zukunft der Kirche: Um diese Zukunft gut zu gestal-
ten, wird es elementar wichtig sein, solche (sozialen) Räume offenzuhal-
ten, zu bewohnen und natürlich auch zu renovieren, weil es Glaube auch 
in Zukunft nicht formlos, ortlos oder wahllos geben wird. Aber vielleicht 
gelingt es, solche Orte und Gemeinschaften immer stärker als Knoten-
punkte eines pluralen, entwicklungsbereiten Netzwerkes zu gestalten, in 
dem Konfession mehr über Herkunft als über Zukunft, mehr über das Ge-
wordensein als über das Werdenkönnen der einzelnen Christ:innen sagt. 
Wo Konfession ein Dialekt ist, der konkretisiert, was abstrakt verblassen 
und individualisiert verschwinden würde. Katholisch daran könnte und 
sollte das Verbindende sein, das integrative, inklusive Moment, die Größe 
und Weite eines Gottesglaubens, dessen Grundintuition der Respekt vor 
der Würde alles Lebendigen ist. 

Prof. Dr. Julia Knop ist Professorin für Dogmatik an der Katholisch-Theo-
logischen Fakultät der Universität Erfurt.



Jahresheft 2024 49

Anmerkungen

1 Der vorliegende Text ist die leicht überarbeitete 
Fassung meines Vortrags beim Festakt 150 Jahre 
alt-katholische Kirche am 31.8.2023 in Bonn. Der 
Vortragsstil wurde weitgehend beibehalten.

2 Gregor Maria Hoff, In Auflösung. Über die Gegen-
wart des römischen Katholizismus, Freiburg i.Br. 
2023.

3 Das hat die jüngste Kirchenmitgliedschaftsunter-
suchung KMU VI, an der erstmals auch römisch-
katholische Christ:innen befragt wurden, deutlich 
gezeigt, vgl. hier: Reformerwartungen: So kann 
sich Kirche 2024 neu erfinden – KMU 6, https://
kmu.ekd.de/kmu-themen/reformerwartungen 
(Aufruf: 4.3.2024).

4 Vgl. dazu Julia Knop, Wie geht es weiter – in der 
katholischen Kirche? I. Synodale Wege. Von Pro-
blemen, Problemlösungs- und Problemlösungs-
verhinderungsversuchen, in: Martin Dürnberger 
(Hg.), Wie geht es weiter? Zur Zukunft der Wis-
sensgesellschaft (=Salzburger Hochschulwochen 
2023), Innsbruck 2023, 39–57. 

5 Vgl. auch: Julia Knop, Anders katholisch werden. 
Mögliche Wege aus der Kirchenkrise, in: Herder 
Korrespondenz 77 (2023) 2, 30–32; dies., Pre-
käre Normalitäten in der katholischen Kirche, in: 
Lebendige Seelsorge 74 (2023) 3, 198–203.

6 II. Vatikanisches Konzil, Konstitution Sacrosanctum 
Concilium (4.12.1963), Nr. 10: „Dennoch ist die 
Liturgie der Höhepunkt, dem das Tun der Kirche 
zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre 
Kraft strömt. Denn die apostolische Arbeit ist 
darauf hingeordnet, dass alle, durch Glauben und 
Taufe Kinder Gottes geworden, sich versammeln, 
inmitten der Kirche Gott loben, am Opfer teilneh-
men und das Herrenmahl genießen. […] Aus der 
Liturgie, besonders aus der Eucharistie, fließt uns 
wie aus einer Quelle die Gnade zu; in höchstem Maß 
werden in Christus die Heiligung der Menschen und 
die Verherrlichung Gottes verwirklicht, auf die alles 
Tun der Kirche als auf sein Ziel hinstrebt.“

7 Vgl. dazu Julia Knop, Begriff und Bedeutung, 
Grenzen und Chancen der Konfessionskunde 
heute, in: Materialdienst des konfessionskundli-
chen Instituts Bensheim 74 (2023), 200–203: 200.

8 Fulbert Steffensky, Eine Reise durch meine religiö-
sen Welten (5.7.2023), www.feinschwarz.net/reise-
durch-meine-religioesen-welten/ (Aufruf: 4.3.2024).

9 Ebd.

10 Ebd.

11 Tomáš Halík, Der Nachmittag des Christentums. 
Eine Zeitansage, Freiburg i.Br. 2022.



Jahresheft 202450



Jahresheft 2024 51

Jan Loffeld

Wenn christliche Codes 

nicht mehr gekannt werden…

Überlegungen zu einer künftigen Zeugnisgestalt 

des Christentums



Jahresheft 202452

1. Das Christentum  
zwischen Vergessen und Erinnern 

Am Beginn soll eine kleine Begebenheit aus Utrecht stehen. Die Stadt, 
 Namengeberin der „Utrechter Union“, ist vielkonfessionell, vor allem aber 
religionsplural, und gleichzeitig machen die Konfessionslosen auch hier 
mittlerweile die deutliche Mehrheit aus.1 Um sich einen kurzen Einblick in 
die Art solcher Konfessionslosigkeit zu ermöglichen, hier ein kurzes Bei-
spiel: Kürzlich unterhielten sich im Belgischen Biercafé in Utrecht, das in 
einer der ehemaligen katholischen Innenstadtkirchen – der früheren alt-
katholischen Kirche Maria Minor – untergebracht ist, junge Leute über die 
noch an den Wänden verbliebenen Heiligenfiguren von Willibrord und 
 Bonifatius. Der eine müsse Mohammed sein, den anderen kenne man nicht. 
Eine ähnliche Geschichte ereignete sich vor einigen Jahren in einer Kirche 
in Ostdeutschland. Während der Kirchenbesichtigung einer Schulklasse er-
schrak eine Schülerin: „Wer ist denn der nackte Mann da oben am Kreuz?“

Die religiös-säkularen Orientierungstypen der aktuellen Kirchenmitglied-
schaftsuntersuchung (KMU) VI,2 die 2022/23 erstmals in Kooperation zwi-
schen der EKD und der DBK durchgeführt wurde, lassen sich auch danach 
unterscheiden, inwieweit Menschen überhaupt noch eine substanziell- 
religiöse Sprache in Symbolen, Metaphern, Worten und Bildern sprechen 
bzw. verstehen.3 Religiöse und kirchliche Codes bzw. ihr Gebrauch und Ver-
stehen verschwinden immer deutlicher im Vergleich der Typen untereinan-
der sowie im diachronen Vergleich mit anderen Studien durch das schnelle 
Driften zu den „Säkularen“ (56%) hin, wobei auch das Mindset von 9% der 
„distanziert Kirchlichen“ bereits als säkular bezeichnet werden kann. Letz-
tere beiden Gruppen bilden zudem die jüngsten Kohorten. 

Der ehemalige Nimweger Praktische Theologe Hans van der Ven be-
schreibt dazu schon 1993: „Religiöse Codes befinden sich im Bewusstsein 
der Menschen, zumindest in dem Ausmaße, wie die religiöse Tradition 
hierin ihren Niederschlag gefunden hat. Verschwinden sie daraus, dann 
verschwindet auch die Möglichkeit des Erlebens und Verstehens von re-
ligiösen Zeichen.“4 Eine Allensbach-Untersuchung hat diesen Prozess für 
Deutschland 2021 untersucht und konstatierte einen Dreischritt: Nach dem 
Aufgeben  substanziell religiöser Überzeugungen und einem eventuellen 



Jahresheft 2024 53

Kirchenaustritt ist die christliche Kulturtradition dasjenige, was noch am 
längsten gekannt und geschätzt wird. Der Abschied hiervon ist der letzte 
Schritt der Distanzierung.5 Aber auch dieser ist, wie zuletzt die KMU VI ge-
zeigt hat, in vollem Gange und wird zugleich derzeit kirchlich noch forciert. 
Ein schönes Beispiel für diese Prozesse lässt sich alle Jahre wieder an Weih-
nachten beobachten: die alten, christlichen Weihnachtslieder werden noch 
gekannt, doch – etwa in Stadien in Köln oder Berlin – immer mehr durch 
andere Texte bzw. Songs überlagert. Ähnliches lässt sich schon länger in 
der Sakramentenkatechese oder der Kasual-, besonders der Trauerpasto-
ral erleben: Traditionen brechen ab, werden schnell durch Anderes ersetzt 
und religiöse bzw. liturgische Sprachcodes nicht mehr gekannt. Gleichzei-
tig werden religionspädagogisch Konfessions- und Religionslosigkeit zum 
„Normalfall“.6

Wie kann man diese Prozesse kulturwissenschaftlich deuten? Aleida Ass-
mann hat vor einiger Zeit innerhalb eines sehr lesenswerten Bandes über 
kulturelle „Formen des Vergessens“ nachgedacht.7 Sie prägt hier unter ande-
rem den Begriff des „Verwahrensvergessens“: „Zwischen dem aktiven Erin-
nern und dem vollständigen Vergessen gibt es noch eine Zwischenstufe: das 
Verwahrensvergessen, das ich mit der Existenzform im Archiv gleichsetze. 
[…] Die Archivmaterialien befinden sich sozusagen in einem Purgartorium 
zwischen dem Inferno des Vergessens und dem Paradiso des Erinnerns; sie 
warten darauf, dass Spezialisten, Journalisten oder Künstler kommen, die 
in diesem Fundus Ausgrabungen machen, etwas entdecken und es ins all-
gemeine Bewusstsein zurückholen. Das tun sie, indem sie es in einen neuen 
Kontext stellen und für die Gegenwart mit neuer Bedeutung aufladen.“8

Diese Prozesse des Erinnerns dessen, was das kulturelle Gedächtnis ins 
Archiv des Verwahrensvergessen abstellt, sind hoch instruktiv, will man 
eine Gegenwartsbeschreibung des postkonfessionellen Christentums in-
mitten säkularisierter – also die christlichen Codes vergessenden – Kulturen 
versuchen. Denn auch das Erinnern findet statt, ähnlich, wie es Assmann be-
schreibt. Es geschieht freilich bisweilen zynisch und sarkastisch, was man 
aufgrund der aktuellen und langen kirchlichen Schuldgeschichte sicherlich 
niemandem verdenken kann. Manche neurechte politische Bewegungen er-
innern sich außerdem an die Rede von einem „christlichen Abendland“ und 
instrumentalisieren diese für ihre fremdenfeindliche Agenda. 



Jahresheft 202454

Aber Erinnerung passiert auch konstruktiv. Vermutlich dort, wo das Ver-
wahrensvergessen bereits stärker beansprucht ist, umso mehr. Dazu vier 
Beispiele:

 A Im schwedischen Nationalmuseum in Stockholm wird eine Ausstellung 
mit christlicher Kunst eröffnet. Man bittet zur Ausstellungseröffnung 
einen katholischen Pfarrer, damit er in die Bedeutung und den Ent-
stehungshintergrund der Kunstwerke einführt, da sie von den meisten 
Besucher:innen nicht mehr „gelesen“ werden können.

 A Ein zweites Beispiel ist prominent: The Passion, das cineastische Auffüh-
ren der Passion Christi in der Karwoche als TV-Event vor einer aktuellen 
Innenstadtkulisse. Seit einigen Jahren in England und den Niederlanden 
mit sehr großer Zuschauerzahl praktiziert, wird sie 2024 zum zweiten 
Mal in Deutschland, diesmal in Kassel, aufgeführt.9 In den Niederlanden 
wird seit 2022 sogar eine Fortsetzung zu Himmelfahrt durchgeführt, die 
vor allem Themen wie ‚Vertrauen‘ oder ‚Alles wird gut‘ behandelt.

 A In der Katharinenkathedrale in Utrecht wird über Weihnachten 2023 
durch das benachbarte Museum für religiöse Volkskunst eine sehr große 
Renaissancekrippe aus Mailand ausgestellt, die Szenen der Weihnachts-
geschichte vor Utrechter Grachtenhäusern darstellt.10 Der Zugang ist 
kosten frei, allerdings durchläuft man vor dem Eingang zur Kathedrale 
einen kleinen Parcours im Museumsinnenhof, bei dem den Besucher:in-
nen die christliche Weihnachtsgeschichte auf innovativ-künstlerische 
und zeitgenössisch ansprechende Weise nahegebracht wird. Eine Mu-
seumsmitarbeiterin, die hierfür mitverantwortlich war, sagt: Es ginge 
ihnen vor allem um eine „religiöse Kundigkeit“.

 A Pfarrer:innen der Rotterdamer Zentralkirche „Laurenskerk“ laden zu 
Abenden ein, an denen die „großen Geschichten“ erzählt werden sollen. 
Historische Kunstwerke werden mit der dahinterliegenden biblischen Ge-
schichte verbunden, „die Sie vielleicht von Bildern, aus Filmen, der Rekla-
me oder Parodie noch kennen“. Aber, so schreiben sie weiter: „Was haben 
sie zu bedeuten?“ Vor allem: „Hast du heute noch was davon?“



Jahresheft 2024 55

Es ließen sich sicherlich noch weitere Erfahrungen, etwa aus dem Ritual-
sektor, besonders von den „Disaster Rituals“, nennen. Was an diesen Formen 
des sporadischen, okkasionellen und sehr diversen Formen des Erinnerns 
interessant ist: Sie transformieren die Rolle von Kirche und Pastoral auf fun-
damentale Weise. Bei The Passion sitzen die Kirchen allenfalls mit am Tisch, 
sind aber nicht mehr Ausrichterinnen. Bei anderen werden sie explizit in 
ihrer Erinnerungs- und Erzählkompetenz angefragt bzw. bringen diese ein. 
Diese Beispiele zeigen: Die Narrationen, für die das Christentum steht, kön-
nen auch heute noch ‚funktionieren‘, das heißt, sie können Menschen hel-
fen, ihr Leben zu deuten, indem sie ihre kleinen Geschichten mit größeren 
verweben. Letztere „gehören“ allerdings nicht mehr allein den Christ:innen 
bzw. Kirchen. Diese werden allenfalls angefragt, ihre existentiellen Erfah-
rungen mit diesen Geschichten zu teilen, zu erinnern und sie auf heilsame 
Weise zur Verfügung zu stellen. Und das, ohne dass es zwingend  kirchen- 
oder religionssoziologisch signifikant zu Buche schlägt.

Um für solche sporadischen Erinnerungsräume zur Verfügung zu stehen, 
bräuchte es mindestens zweierlei: eine Kirche, die ihre eigenen Kommuni-
kations- und Narrationsstörungen bearbeitet, und vor allem aber den Mut 
und den Willen, dort innovativ und kreativ zu erzählen, wo es innerhalb 
säkularer Logiken verstanden werden will. Hier könnten sich bereits erste 
Striche für eine künftige Zeugnisgestalt des Christentums zeigen.

Die beschriebenen Erfahrungen bzw. Herausforderungen teilen die christ-
lichen Kirchen in allen Konfessionen. Es gibt also eine Art von „Ökumene 
der Herausforderungen“, die im 21. Jahrhundert nicht mehr übersehbar ist. 
Hier geht es nicht mehr um konfessionelle Eigenheiten oder gar kontrovers-
theologische Streitigkeiten, sondern um Fragen, vor denen man gemeinsam 
steht. Sie machen Unterschiede nicht vergessen und lösen kirchliche Pro-
bleme oder Reformstaus nicht auf. Allerdings weiten sie den Horizont auf 
eine Komplexität hin, die im kirchlichen Alltag – sicher auch überkonfessio-
nell – allzu leicht vergessen oder verdrängt scheint.

Im Folgenden soll vor dem Hintergrund der bisherigen Beobachtungen fol-
gender kurzer Denkweg beschritten werden: Einmal wird der Bereich des 
„Spiritual Care“ mit der Vermutung reflektiert, dass hier die oben beschrie-
benen Erinnerungsprozesse eine institutionelle Verortung gefunden haben, 



Jahresheft 202456

von deren Reflexionen bzw. Erfahrungen man inmitten der beschriebenen 
Kontexte für eine zeugnisgebende Pastoral lernen kann. Wie dies womög-
lich praktisch geschehen könnte bzw. was dies für konkrete Seelsorge be-
deutet, wird den fragenden Schlusspunkt der vorliegenden Überlegungen 
bilden. 

2.  Dimensionen aus dem Bereich der ‚Spiritual Care‘

Der Bereich des „Spiritual Care“ ist etwa in den Niederlanden als „ Geestelijke 
verzorging“ nicht kirchlich-institutionell verankert, sondern staatlich. Das 
hat mit der besonderen Landesgeschichte zu tun: Die immer schon sehr 
hohe weltanschauliche Pluralität schlägt sich unter anderem darin nie-
der, dass nicht religiöse bzw. weltanschauliche Institutionen die Träger-
schaft für diesen Bereich übernehmen, sondern der weltanschaulich neu-
trale Staat. Das macht das Ausbalancieren unterschiedlicher Perspektiven 
leichter. Spiritual Care lässt sich daher als institutionalisiertes, zukunfts-
trächtiges Feld inmitten der oben beschriebenen Koordinaten verstehen, 
auf dem ebenfalls Erinnerung bzw. ein adäquates Bezeugen inmitten des 
Vergessens stattfinden kann. Daher stellt dieser Bereich im internatio-
nalen Vergleich ein wichtiges Zukunftsfeld für theologische Expertisen 
dar, die sich auf außerkirchliches und interdisziplinäres Terrain begeben 
möchten. 

Denn: Spiritual Care, das sind die Weisen und Orte, wo Seelsorge sich tat-
sächlich auf säkulare Logiken, ihre tatsächlichen Bedürfnisse und Para-
meter einstellt.11 Zugleich ereignet sich dezidiert christliches Handeln, in-
dem jemand, die:der in der Rolle einer Care-Person bzw. Chaplains kommt, 
immer das Großnarrativ des Christentums mitbringt, ohne es in Wort fas-
sen zu müssen. Hier fallen dann, wie während der Flut im Ahrtal, Sätze 
wie „Ich kann nicht beten, beten Sie für mich“ oder „Sie sind Seelsorger, 
mit Ihnen kann ich reden.“12 Wesentlich ist zugleich, dass, wie es neuere 
Forschungen aus den Niederlanden nahelegen, Spiritual Care nicht mehr 
allein von religiösen Traditionen, sondern von existentiellen Situationen 
her verstanden werden muss.13 Nicht nur, weil die Traditionen verblas-
sen bzw. seltener oder anders erinnert werden, sondern vor allem, weil 



Jahresheft 2024 57

Prozesse der Selbstkosmisierung und eine Performance des eigenen Ich 
gerade in Phasen existentieller Auseinandersetzung unterbrochen wer-
den, ins Stocken geraten oder aber neu justiert bzw. erzählt werden müs-
sen. Gerade hier kann die hilfreiche und heilsame Dimension des christ-
lichen Narrativs vom Heil- und Heiligwerden der Welt auf plurale Weise 
erinnert werden und so anwesend sein. Mehr noch: Von eben solchen Situ-
ationen kann neu gelernt werden, was es heute und damit unter den oben 
beschriebenen Bedingungen bedeutet, als Kirche „Sakrament des Heils“ 
zu sein. 

Dies müssten zugleich solche Orte sein, wo mittels der Erfahrung von Heil 
und Heilung Relevanz und Zukunft erfahrbar werden. Orte, Gelegenhei-
ten oder Personen, an denen das Evangelium als Erinnertes mehr implizit 
denn explizit, mehr verkörpert als in Worten, mehr symbolisiert als kog-
nitiv anwesend ist. Die Forschungen dazu, inwieweit auch die heilende 
Dimension des Evangeliums in Begegnungen bzw. Begleitungen auf dem 
Gebiet des Spiritual Care wirksam werden könnten, stehen noch ganz am 
Anfang bzw. sind noch überhaupt nicht begonnen. Auffällig ist allerdings, 
dass die mediale Nennung von Notfallseelsorge in der Berichterstattung 
(„Notfallseelsorger:innen waren vor Ort“) offenbar eine Seite andeutet, 
die von anderen professionell Helfenden in solchen Situationen nicht ab-
gedeckt werden kann oder will. Es ist offenbar das Überschüssige, nicht 
allein in rationalen Kategorien zu Deutende, das hinter dem Begriff der 
Seelsorge auch in säkularen Kontexten vermutet wird.14 Hierfür wird Seel-
sorge als „professionell“ angesehen. Denn sie macht Leid und Heilung an-
ders erzählbar, als es eine allein säkulare Kulturlogik kann oder möchte. 
Dieses „Anders“ gilt es künftig noch stärker zu erforschen. Es steht für 
eine erinnerte Hoffnung, die einen Himmel offenhält, der sich aus christ-
licher Perspektive über allen ausbreitet, auch wenn dies für Einzelne nicht 
mehr, überhaupt nicht oder nur kasuell von Bedeutung ist.

An dieser Stelle schließt an, was Tomáš Halík heilende Seelsorge bzw. die 
„therapeutische Berufung der Kirche“ nennt. Vor dem Hintergrund der 
über Jahrzehnte währenden kommunistischen Herrschaft in der ehema-
ligen Staaten des Ostblocks könnte Halík zufolge die Kirche eben diese 
Dimension wieder stärker als ihre pastorale Hauptaufgabe verstehen: „Wo 
Traumata, nicht vergebene Schuld sowie gestörte Beziehungen zwischen 



Jahresheft 202458

Menschen und Gruppen von Menschen über längere Zeit bestehen blei-
ben, sollten die Christen ihre Erfahrungen mit der Praxis der Buße, der 
Versöhnung und der Vergebung einbringen.“15 Sicherlich – und das wäre 
zu ergänzen – müssten die Kirchen und ihre Vertreterinnen und Vertreter 
dazu zunächst selber wieder einen Zugang zu diesem Thema finden. Denn 
Evangelisierung setzt Selbstevangelisierung in jedem und sicher auch in 
diesem Fall voraus.

Zurückgreifen ließe sich dazu auf Ansätze der heilenden bzw. integrieren-
den Seelsorge, die vorwiegend während der 1980er und 1990er Jahre ent-
wickelt wurden.16 Isidor Baumgartner beschreibt als einer ihrer Protagonis-
ten die heilende Funktion des Glaubens: „Geheilt im christlichen Sinn ist 
nicht zuvörderst der, der [sic!] seine körperliche Gesundheit wiedererlangt 
– so sehr auch dies in der Option christlichen Heilens liegt, sondern der 
[sic!], welcher die ‚Kraft zum Menschsein‘ aufbringt […]. Heilung […] meint, 
Frieden zu schließen mit sich und der endlich fragmenthaften Verfaßtheit 
[sic!] des Lebens in dem Vertrauen auf eine Vollendung des Unvollkomme-
nen jenseits der Grenze des Todes.“17 Es geht Seelsorge hier um die Integra-
tion des scheinbar nicht miteinander Kompatiblen im Lebenslauf, so dass 
das Leben als Ganzes annehmbar und zu bejahen ist. Hierzu können der 
Glaube und seine Perspektiven auf sehr unterschiedliche Weise Hilfestel-
lungen bieten, für die Seelsorgerinnen und Seelsorger stehen, indem sie sie 
bezeugen und performativ anbieten. Sie können zeigen, dass und wie sich 
die Lebensgeschichte auch dann weitererzählen lässt, wenn Ungeahntes 
oder Verstörendes in sie integriert werden will.

Von diesem Ansatz des ausgehenden 20. Jahrhunderts könnte ein Seelsor-
geverständnis für sich säkular entwickelnde Gesellschaften des 21. Jahr-
hunderts denkbar werden. Ausgehend von der Unverfügbarkeit alles 
Menschlichen und ohne den Glauben nur für eine Aufhebung menschli-
cher Kontingenzen verzwecken zu wollen, würde christliche Seelsorge zur 
Platzhalterin bzw. zum Erinnerungsort eines Sinnes oder eines Aufgeho-
benseins jenseits all dessen, gerade, indem sie sich nicht ausschließlich 
auf jenseitige Heil(ung)soptionen allein kapriziert.

Hilfreich für eine Konkretisierung solcher Optionen kann an dieser Stelle 
ein Ansatz des britischen Theologen Steve Nolan sein. Er unterscheidet vier 



Jahresheft 2024 59

Dimensionen, wie ‚Spiritual Care‘ als Präsenz und schließlich bezeugend in-
mitten säkularer Koordinaten verstanden werden kann.18 

 A Als erstes nennt Nolan die „Evocative Presence“. Sie ist tatsächlich pure 
Präsenz mit dem Ziel, beim Gegenüber eine Reaktion auszulösen. Passivi-
tät, die Aktivität buchstäblich evozieren will. 

 A Die zweite Form ist eine „Accompanying Presence“. Sie setzt auf begleiten-
de, empathische, aufsuchende und körperliche Präsenz, die darauf zielt, 
dass das Gegenüber sich mitteilen möchte bzw. kann. Sie schafft Raum 
für das womöglich sonst Unaussprechliche. Ein Beispiel sind Praxen der 
Notfallseelsorge.  

 A Die dritte Weise ist eine „Comforting Presence“. Sie geht über die rein 
körper liche Gegenwart hinaus und möchte dem Gegenüber auf nonverba-
le Weise ein Gehaltensein vermitteln.

 A Als letzte Dimension präsentiert Nolan die „Hopeful Presence“. Sie zielt 
auf eine „hope beyond recovery“, also Hoffnung über die Genesung hin-
aus. Dies wird im Beziehungsgeschehen vermittelt und bringt ein religiös 
gespeistes Verständnis zum Ausdruck. 

Alle vier Dimensionen stehen für sich. Es geht sicherlich nicht um besser 
oder schlechter. Vor allem muss situativ immer geschaut werden, welche 
Weise der Zeugnisgestalt gerade wirklich angemessen ist. Dennoch soll hier 
die Frage gestellt werden, ob man sich für die generelle kirchliche und pas-
torale Gemengelage nicht etwas abgucken kann von diesen verschiedenen 
Ansätzen aus dem Bereich des Spiritual Care, vor allem, was dies als inneres 
Bild für die Zukunft einer Kirche bedeuten könnte, die tatsächlich realisiert, 
wie sie auf vielen gesellschaftlichen Feldern auf dem Rückzug ist.

Auffallend ist nämlich, dass präzise die Zeugnisdimension einer „Hopeful 
Presence“ zumindest der Sache nach recht aktuell von einem bekannten 
zeitgenössischen Denker aufgegriffen wird: Hartmut Rosa reflektiert im 
Kontext seiner Resonanztheorie im Anschluss aus seinem Gesamtentwurf 
das Thema „Unverfügbarkeit“. Hier kommt er unter anderem auf Gott und 
die performative Kraft zu sprechen, für die schließlich Seelsorge heute 



Jahresheft 202460

stehen kann. Es ist jene Kraft, die oben unter den Begriffen „Heilung“ und 
„heilsame bzw. therapeutische Seelsorge“ reflektiert wurde und die über-
dies für eine eigene Weise des Erinnerns stehen kann: „Nach meinem 
(laienhaften) Verständnis besteht der Kern des judäo-christlichen Gottes-
bildes […] in einer resonanztheoretischen Vorstellung. Auch und gerade 
wenn Gott [...] als prinzipiell unverfügbar gedacht wird, ist das Verhältnis 
zwischen Gott und Mensch doch als eines der wechselseitigen Erreichbar-
keit oder Bezogenheit konzipiert: [...] Responsivität bedeutet hier […] ein 
gleichsam hörendes, auf-hörendes Aufeinanderbezogensein, das verwan-
delnde Kraft hat, aber beiden Seiten die ‚eigene Stimme‘ und die Antwort-
freiheit lässt: Ob sich Resonanz einstellt und was aus ihr entsteht, bleibt 
unverfügbar offen. Meines Erachtens liegt diese Konzeption oder diese 
Form des Bezogenseins der Praxis des Betens zugrunde […]. […] [E]s geht 
[…] darum, ein entgegenkommendes Antworten oder Antwortgeschehen 
zu erspüren, dessen Inhalt eben nicht schon feststeht.“19

Erstaunlich sind nicht nur die Parallelen zwischen einer „Spiritualität 
der Hoffnung“, wie sie oben angeführt wurde, und einer Wendung des 
 Resonanzkonzepts auf die Religion bzw. auf das Beten. Beide Male geht es 
überdies um die transformative Kraft des Religiösen bzw. Pastoralen, bei 
zugleich hoher Offenheit für Inhalt und Dichte dieses Ereignisses.20 

Wenn man die Wahrnehmungen zu Beginn sowie die bisherigen Reflexio-
nen ernst nimmt, kann man für die Pastoral und ihre Zeugnisgestalt Fol-
gendes festhalten: Unter forciert säkularen Bedingungen wird christliche 
Präsenz nicht mehr als solche gedeutet. Menschen gehen in eine Kirche 
und halten sie für ein historisches Konzertgebäude. Für Pastoral heißt das: 
Wir codieren unsere Präsenz innerhalb der Gesellschaft christlich, dies 
wird aber nicht mehr verstanden. Eigen- und Fremdcodierungen treten in 
einer Weise auseinander, dass sie sich nicht mehr im selben Koordinaten-
system zu befinden scheinen. Die Phänomene bzw. Angebote sind in die 
Deutung des Individuums übergeben. Kirche bzw. Seelsorge verfügen über 
kein Copyright mehr über die Deutung dessen, was sie tun bzw. repräsen-
tieren bzw. wann was aus dem „Verwahrensvergessen“ erinnert wird. Vor 
diesem Hintergrund lassen sich die Erkenntnisse, die oben unter anderem 
aus dem Spiritual Care Bereich gewonnen wurden, weiterdenken. Welches 
pastorale „Tool“ oder welche Haltung könnte hilfreich sein, um in diesen 



Jahresheft 2024 61

Kontexten zumindest Schneisen zu schlagen, die hier und da hilfreich sein 
könnten? Dazu soll in aller Kürze ein narratives Verständnis von Pastoral 
vorgeschlagen werden.21

3. Narrative Pastoral:  
erste Gedankensplitter ins Offene

Es scheint auffällig, dass Menschen heute immer stärker erzählen. Je deut-
licher die „großen Erzählungen“ sich als beendet erweisen, desto stärker 
scheinen Bedürfnis und Notwendigkeit zu werden, das die:der Einzelne sel-
ber erzählen muss, ja dem ganzen Leben eine narrative Grundstruktur gibt. 
Ob auf social media, ob in Talkshows, bei Streamingdiensten oder anderswo: 
Überall scheint das Erzählen zum Mittel der Wahl geworden zu sein. Erzäh-
len ist stärker als Argumentieren, Narrationen überzeugender als logische 
Ableitungen. Was wissenschafts- und demokratietheoretisch sicherlich 
Stirnrunzeln verursachen kann, ist pastoraltheologisch interessant. Oben 
war das ‚Potential des Narrativen‘ bereits bei den Beispielen des Erinnerns 
angeklungen, die insbesondere narrativ konturiert waren. Offenbar gelingt 
es Menschen inmitten einer immer stärker zerklüfteten, heterogenisierten 
Kultur, mithilfe von Narrativen Menschen zu bewegen, zu beeinflussen oder 
zu überzeugen. Auffällig ist dies in der Werbebranche. Hier wird im Gegen-
satz zu früheren Zeiten nicht mehr etwa mithilfe von Zahlen oder Mengen-
aufweisen („Waschmittel XY ist besonders sparsam“) versucht, ein Produkt 
zu lancieren. Vielmehr werden Geschichten erzählt. In manchen Fällen 
sogar Heils- und Hoffnungsgeschichten.22 Eine positive Narration soll sich 
positiv auf das Produktimage auswirken. Da etwa der Konzern Edeka seine 
Weihnachtswerbung wiederholt auf diese Weise gestaltete, scheint dies zu 
funktionieren.23 Was bedeutet dies nun für die aufgeworfene Fragestellung? 
Könnte womöglich ein Weg bzw. Ansatz einer zeitgemäßen bezeugenden 
Pastoral darin bestehen, jene „Hopeful Presence“ aus dem Spiritual-Care-
Diskurs mit einem narrativen Ansatz zu verbinden?

Nicht nur die Werbung, sondern auch die Kognitionswissenschaft befasst 
sich mittlerweile mit der Bedeutung von Narrationen. Der deutsche in den 
USA lehrende Publizist und Kognitionswissenschaftler Fritz Breithaupt hat 
jüngst seine Forschungen zu diesem Thema veröffentlicht.24 Er definiert an 



Jahresheft 202462

einer Stelle wie folgt: „Neuronen [sind; J.L.] derart erfolgreich, dass sie se-
quenzielle Präsenzen erzeugen, dergestalt, dass Produzenten und Rezepien-
ten [sic!] im Narrationsfluss […] jeweils ähnliche Erfahrungen machen und 
ähnliche Emotionen durchlaufen. Mitgeteilt, also kommuniziert, werden 
Narrationen […] Miterfahrungsangebote.“25

Wenn dies zutrifft, dann verbergen sich in Narrationen tatsächlich Poten-
ziale innerhalb einer weitgehend sequenzierten und fragmentierten gesell-
schaftlichen Wirklichkeit dafür, Gräben eines wechselseitigen Unverständ-
nisses zu überbrücken. Es geht um „sequenzielle Präsenzen“, die ähnliche 
Erfahrungen ermöglichen. „Miterfahrungsangebote“ wäre das Stichwort 
auch für eine Pastoral inmitten des Vergessens des Christentums. Wäre es 
denkbar, die Seelsorge an sich, lernend von den Erfahrungen aus dem Spiri-
tual Care-Sektor und seiner „Hopeful-Presence“, als ein narrativ konturiertes 
Mit erfahrungsangebot zu denken? Was würde dies für eine kirchliche bzw. 
pastorale Präsenz bedeuten? Diese Fragen sollen hier bewusst offengelas-
sen werden, um nicht in eine „Rezeptlogik“ von Pastoraltheologie zu verfal-
len. Dennoch bleibt wichtig festzuhalten, dass inmitten eines immer stärker 
verblassenden Bewusstseins für das Christentum ein simples Dasein bzw. 
kirchlich-pastorale Präsenz allein nicht reicht. Es muss ein Dasein sein, das 
Auskunft gibt. Weniger rational-kognitiv als mehr affektiv, emotional, em-
pathisch und in all dem narrativ.

4. Wir können nicht nicht erzählen, oder:  
Was erzählen wir wodurch?

Wichtig ist allerdings abschließend noch die Bemerkung, dass das Narrati-
ve natürlich bei allen kirchlichen Praxisformen eine wesentliche Rolle spie-
len. Wir können nicht nicht erzählen. Da stellt sich die Frage, wie wir das Er-
innern, aber auch kirchliche Präsenz als das „Einfach-nur-Dasein“ gestalten. 
Sicherlich ist und bleibt alles der Deutung Einzelner ausgesetzt und es gilt 
dies bewusst freizulassen. Denn ein Verfallen in alte Normativitäten wür-
de der Kirche ganz gewiss nicht guttun und sicherlich eher als „Rückzugs-
gefecht“ gedeutet werden. Eben vor diesem Hintergrund bleiben allerdings 
folgende Fragen dringlich, die zugleich von der Perspektive einer erinnern-
den und dabei erzählenden „Hopeful Presence“ inspiriert sein könnten: 



Jahresheft 2024 63

Wie erzählen wir von Hoffnung und Heil(ung) durch
 A unsere Kirchengebäude?
 A öffentliche Bilder – Medienpräsenz?
 A diakonisches Engagement?
 A unsere Präsenz in und durch Institutionen?
 A den Habitus einzelner (kirchlicher) Personen?
 A kirchliche Lehräußerungen?

Schaffen wir es also, die dem Christlichen ursprüngliche narrative Grund-
struktur des Glaubens wiederzuentdecken und zu kultivieren? Oder verblei-
ben wir in innerkirchlichen oder -akademischen Streitigkeiten und lenken 
uns so wirksam von der sich beschleunigt fortsetzenden Säkularisierung ab? 

An solchen Fragen wird sich die künftige Präsenz von Kirche und Christen tum 
voraussichtlich wesentlich mitentscheiden. Anders gefragt: Wird es kreative 
Erinnerungsorte im Sinne einer heilenden oder „Hopeful Presence“ geben, die 
von der narrativen Grundstruktur der Gegenwart lernt und darin ihre eigene, 
ursprüngliche narrative Identität wiederentdeckt, oder kommen wir immer 
stärker zu einer verwaltet-depressiven kirchlichen Anwesenheit, die sich fak-
tisch allerdings sichtbar bereits auf dem Rückzug befindet und die dann eigent-
lich nur noch die Wenigsten brauchen? Eine Frage, die für ein postkonfessio-
nelles Zeitalter und alle seine unterschiedlichen Kirchentümer passen könnte. 

Prof. Dr. Jan Loffeld ist Professor für Praktische Theologie an der Tilburg 
 University School of Catholic Theology in Utrecht.

Anmerkungen
1 Vgl. dazu eine Beschreibung in: Jan Loffeld, Wenn 

nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor 
der religiösen Indifferenz, Freiburg i.Br. 2024, 15f. 

2 Vgl. zur Methodendiskussion: Friederike Erichsen-
Wendt / Johannes Wischmeyer / Edgar Wunder, 
Wie hältst Du’s mit der methodischen Sorgfalt? 
(14.12.2023), https://zeitzeichen.net/node/10867; 
sowie den schönen Essay zu Weihnachten im 
Kontext der KMU: Christoph Markschies, Advents-
kranz oder Weihnachtsbaum? Präzise Zeitdiag-
nosen sind wichtig, nicht nur beim Weihnachts-
schmuck (22.12.2023), https://zeitzeichen.net/
node/10910  (beide Aufruf: 20.3.2024).

3 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) 
(Hg.), Wie hältst Du`s mit der Kirche? Zur Bedeu-
tung der Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergeb-
nisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, 
Leipzig 2023, 19–25, 32.

4 Johann A. van der Ven, Ecclesiologie in Context, 
Kampen 1993, 105 (Übersetzung JL).

5 Thomas Petersen, Gehört das Christentum 
noch zu Deutschland?, in: FAZ (22.12.21), https://
www.faz.net/aktuell/politik/inland/christen-
vielleicht-keine-mehrheit-mehr-abkehr-der- 
kulturtradition-17695452.html (Aufruf: 20.3.2024).



Jahresheft 202464

6 Vgl. Ulrich Kropac / Miriam Schambeck (Hg.), 
Konfessionslosigkeit als Normalfall. Religions- 
und Ethikunterricht in säkularen Kontexten, 
Freiburg i.Br. 2022.

7 Aleida Assmann, Formen des Vergessens, Göttin-
gen 52020 (2016).

8 Ebd. 40f. Vgl. parallel zu Assmann auch: DFG-
Netzwerk Kommunikationswissenschaftliche 
Erinnerungsforschung (Hg.), Handbuch kom-
munikationswissenschaftliche Erinnerungsfor-
schung, Berlin 2023; sowie: Ljiljana Radonic / 
Heidemarie Uhl (Hg.), Gedächtnis im 21. Jahrhun-
dert. Zur Neuverhandlung eines kulturwissen-
schaftlichen Leitbegriffs, Bielefeld 2016; Herman 
Blume / Elisabeth Großegger (Hg.), Inszenierung 
und Gedächtnis, Bielefeld 2014.

9 Vgl. Mirella Klomp, Re-Staging the Passion after 
the Death of God, Leiden / Boston 2021. Generell 
zur Popularität der Passionserzählung in den 
Niederlanden: Erich van den Hemel, Passie voor 
de Passie. De Matthäus, The Passion en andere 
passiespelen in ontkerkelijkt Nederland, Utrecht 
2020. 

10 https://www.catharijneconvent.nl/tentoonstellingen/
zininkerst/ (Aufruf: 22.4.2024).

11 Die Literatur hierzu ist auch mittlerweile sowohl 
deutschsprachig als international als uferlos. 
Für einen ersten Überblick vgl. aktuell: Eckhard 
Frick, Spiritual Care von A-Z, Berlin 2021. 

12 https://www.dbk.de/presse/videobeitraege (27.9.2022).

13 Vgl. Anke Liefbroer, Interfaith Spiritual Care, Hil-
versum 2020. 

14 Vergleichbares gilt für die „Desaster Rituals“.

15 Tomáš Halík, Der Nachmittag des Christentums. 
Eine Zeitansage, Freiburg i.Br. 2022, 261f.; vgl. 
auch ders., Geduld mit Gott, Freiburg i.Br. 2010, 
98–120.

16 Prominent: Isidor Baumgartner, Heilende Seel-
sorge, in: ders. / Walter Fürst (Hg.), Leben retten. 
Was Seelsorge zukunftsfähig macht, München 
1990, 89–124. Zu einem Überblick: Doris Nauer, 
Seelsorgekonzepte im Widerstreit. Ein Kompen-
dium, Stuttgart 2001, 234–250.

17 Isidor Baumgartner, Heilende Seelsorge, 122f. 

18 Steve Nolan, Spiritual Care at the End of Life. The 
Chaplain as ‘Hopeful Presence’, London 2012. Vgl.  
dazu ausführlich Traugott Roser, Spiritual Care. 
Der Beitrag von Seelsorge zum Gesundheitswe-
sen, Stuttgart 22017, 236ff.

19 Hartmut Rosa, Unverfügbarkeit, Wien / Salzburg 
2019, 67f. 

20 Nicht zufällig diskutiert man innerhalb des nie-
derländischen Spiritual-Care-Sektors daher die 
Bedeutung von Ritualen, da eben sie für diese 
transformativ-performativen Erfahrungen ste-
hen können.

21 Vgl. dazu ausführlicher meinen Versuch: Jan 
Loffeld, Geschichten verbinden. Auf dem Weg 
zu einem narrativen Pastoralverständnis, in: 
Münchener Theologische Zeitschrift 3/2024 (im 
Erscheinen). 

22 Vgl. etwa prominent den Edeka-Werbespot „Heim-
kommen“, https://www.youtube.com/watch?v=V6-
0kYhqoRo, oder „Zusammen wird’s ein Fest“: 
https://www.youtube.com/watch?v=bahWtpQ6eKs 
(beide Aufruf: 13.1.2024).

23 Vgl. ebd. 

24 Fritz Breithaupt, Das narrative Gehirn. Was 
unsere Neuronen erzählen, Berlin 2022. 

25 Ebd., 32. 



Jahresheft 2024 65

Saman Mahdevar

Between the Two Worlds: 

Christology in the Early Sources of Shi’ism



Jahresheft 202466

“[Jesus] is indeed a portent of the Hour;  
so, doubt not concerning [the Hour] and follow Me.  
This is a straight path.”1  
(Qur’an 41:63)

1.  Between Jesus and ʿīsā

How can we talk about Jesus in Islam? Is it even possible to speak of a 
person called ʿīsā al-Masīh. in Islam, assuming that he is the same as the 
Jesus Christ of Christianity? The striking resemblance between the Islamic 
ʿīsā and the Christian Jesus might suggest such a possibility. The question 
remains, however, whether each tradition should isolate Jesus Christ ex-
clusively within its own boundaries, or whether crossing these boundaries 
might lead to a deeper understanding. Does blurring these inter-religious 
boundaries create unnecessary confusion, or does seeing one’s own Jesus 
through the eyes of the other enrich our understanding?

The Qur’an provides a framework for exploring the interreligious interpre-
tations of Jesus, portraying him as a muslim2 and prophet of Allah. This 
invites Muslims to view themselves from externalized internal eyes and en-
courages Christians to understand Islam from an insider’s perspective. This 
paper proceeds on the premise that the concept of “translatability” aids in 
comprehending Jesus within the context of Muslim and Christian sources.3

A key methodological consideration for this analysis is the incorporation of 
the plurality of traditions. Islamic sources comprise primarily of compiled 
narratives, known as hadiths, from revered figures such as the prophet Mu-
hammad and the Imams, as per the Shi’ite tradition. When examining the 
contentious topic of Christianity, a wide-ranging and occasionally incon-
sistent assortment of hadiths is recounted. The compilation processes were 
shaped by evaluating the authenticity of the narrators, the socio-political 
context of narration and compilation, Muslim-Christian relations, and the 
influence of authorities and institutions. Consequently, the portrayal of the 
Islamic figure of Jesus differs in Islamic sources, depending on the compiler, 
denomination, place, and time of compilation. The study avoids projecting 



Jahresheft 2024 67

varied Islamic narratives to establish an all-encompassing portrayal of 
the Islamic Christ. Instead, it aims to explore the portrayal of Jesus Christ 
by bringing to light typically obscured Islamic references from the early 
Shi’ites of the 10th and 11th centuries.4

2.  The Ambiguity of Islamic Christology

In Islamic literature, Jesus (ʿīsā) is a captivating personality. Muslim opin-
ions of Jesus differ widely, encompassing notions of him being Muham-
mad’s friend or foe, rival or ally. Although Jesus holds a significant position 
in the Qur’an, he is mentioned less frequently than Moses, Mary, or Abra-
ham within the succession of Qur’anic prophets from Adam to Muhammad. 
However, Jesus is portrayed distinctively as a prophet possessing not only 
moral virtues and miraculous abilities but also enigmatic divine titles.

The representation of Jesus in Islam is ambiguous. He has a close asso-
ciation with the Holy Spirit in the Qur’an, being referred to as the Messi-
ah (“al-Masīh.”), the Spirit (“rūh.”), the Word (“kalimat”), and the Sign (“āyah”) 
of Allah.5 The Qur’an narrates accounts of the Virgin Birth,6 providing su-
pernatural food to his disciples,7 Crucifixion, and Ascension.8 The initial 
acceptance of Jesus in the Qur’an has developed over time, leading to the 
emergence of intricate forms and narratives within Islamic eschatology and 
Shi’ite Imamology.

However, the glorification of Jesus in the teachings of the Qur’an has 
not led to easy acceptance of Christianity.9 The Qur’an aligns itself with 
the faith of Abraham, purposely refraining from associating exclusively 
with Judaism or Christianity. This position has, in certain Islamic insti-
tutions, evolved into a complete denial and even the excommunication 
of Christians. Gabriel Said Reynolds, an American scholar of Islamic stud-
ies, outlines in his chapter on “The Islamic Christ” at least three forms of 
anti-Christian discourse used by later Muslims: Treatises concerning the 
Refutation of Christians (“al-Radd ʻalá al-Nas.ārá”); the critique of Chris-
tianity, which serves as a defense or even an essential aspect of  Islamic 
theology (“kalām”); and contemporary debates and polemics. Common 



Jahresheft 202468

Christian beliefs about Jesus Christ are rejected through these forms.10 For 
instance, certain Muslim scholars, like Abū ʿĪsā al-Warrāq (d. 247/861–2), 
have rejected the concept of the Trinity and the death of Jesus,11 whereas 
others, such as Qād. ī ʿAbd-al-Jabbār (d. 415/1024), have argued that Mu-
hammad fulfilled the Biblical prophecies and created Islamic interpreta-
tions of the Bible.12

The ambiguous nature of Islamic Christologies prompts the question: To 
what extent does the veneration of Jesus in the Qur’an serve to polemi-
cize against Christianity through a Trojan horse gift, and to what extent 
does it constitute a fundamental aspect of Islamic faith? Reynolds bases 
his support for the first proposal primarily on Sunni traditions from the me-
dieval period, whereas this study examines the role of Islamic Christology 
amongst early Shi’ite Muslims.

3.  The Shi’ite Islamic Figure of Jesus Christ

It is crucial to understand how early Muslims reconstructed the narrative 
of Jesus. The designation of Jesus Christ as “a portent of the Hour” in the 
Qur’an (43:61) raises questions about its significance for the early Islamic 
community. To rediscover the Islamic account of Jesus, it is necessary to 
investigate the notion of an original Gospel, the rejection of Christ’s di-
vinity, the significance of Jesus’ ascension after his crucifixion, and the 
expectation of his eschatological return. All these aspects are essential for 
portraying Jesus uniquely within the Shi’ite Islamic tradition.

3.1. The Gospel of Jesus

The Shi’ite commentary of the 20th century Tafsīr al-Mīzān distinguishes 
“the Gospel of Jesus” from the Synoptic gospels written after the death of 
Jesus.13 The Qur’anic conception of the Scriptures sees the Torah (Tawrāt) 
and the Gospel (Injīl) as revelations to Moses and Jesus, respectively, from 
the same God who revealed the Qur’an to Muhammad.14 According to a 
Shi’ite hadith, the authentic Gospel was dictated (“imlā”) by Jesus, the Son 



Jahresheft 2024 69

of Mary, and afterward, his beloved disciple15 [= Peter?]16 wrote in his hand-
writing (“khat.t.”). The Gospel consists of accounts of events that occurred 
after Jesus and the names of kings who succeeded him. It foretells future 
events and rulers, including a prophet descendant of Ishmael along with 
their allies and adversaries, in addition to Jesus’ second coming.17

This question remains pertinent whether the Gospel of Jesus is linked to a 
historical Scripture accepted by certain Christian sects from the seventh 
century or if it represents a spiritual revelation to Jesus depicted as a met-
aphorical book. Many Muslim traditions distinguish the Qur’an from the 
Torah and Gospel by the notion of falsification (“tahrīf”), which describes 
the present Bible as having been falsified out of evil. The Qur’an (2:146) 
contends that Jewish and Christian groups have concealed the truth of 
their own Scriptures.18 Muslim scholar Qād. ī ʿAbd-al-Jabbār identifies the 
origin of falsification in the influence of Pagan Roman overlords on the 
Bible,19 a notion also supported by historical-critical Biblical studies.20 
However, the Qur’an is believed to reveal the concealed internal truth of 
the Bible. Mainstream Islamic schools generally hold the belief that God 
guided the process of Qur’anic canonization, ensuring the preservation of 
the original revelations. This view to the Bible may serve as an apologetic 
device for Muslims to counter Christians based on their own faith.

Despite the dominant doctrine of the divine preservation of the Qur’an, cer-
tain esoteric Shi’ite accounts hold the belief that the Qur’an has also been fal-
sified by Muslim Caliphs. The present version of the Qur’an, titled al-Mus.h.af 
al-ӅUthmānī,21 was compiled, canonized, and enforced as the authoritative 
source for all Muslims 19 years after the death of Muhammad.22 The Silent 
Qur’an and the Speaking Qur’an, a recent publication of the scholar of Shi’ite 
studies, Mohammad Ali Amir-Moezzi, outlines two Shi’a views on the dis-
tortion of the Qur’an: The first view, prevalent among early Shi’ites, argues 
for the deletion of many verses. The second view posits that the Qur’an has 
been subject to tampering and alteration, attributed to Muslim authorities 
of the seventh century, such as Ibn Ziyād, Al-H. ajjāj b. Yūsuf al-Thaqafī, and 
Hichām ibn ʿAbd al-Malik.23 Therefore, early Muslims who were critical of 
the sovereign may not have been motivated to base their apologetics on the 
incorruptibility of the Qur’an, as opposed to the Gospel of Jesus.



Jahresheft 202470

If the corruptibility of the Gospels and Torah does not serve as evidence 
for the superiority of the canonized Qur’an, what is the significance of the 
assumption of an original version of the Gospel of Jesus? One possible ex-
planation is suggested by Jan Van Reeth, who argues that the Qur’anic use 
of the term Injīl might have been influenced by the Diatessaron‘s harmo-
nized Gospel, widely used in early Christian communities, particularly in 
the Syriac-speaking world.24 Therefore, by referring to the Injīl, the Prophet 
Muhammad could underscore the unity of the Gospel‘s esoteric message, 
aligning himself with earlier figures who sought to restore the original 
teachings of Jesus.25 Van Reeth also argues that Muhammad, in Qur’an 61:6, 
identifies himself with the Paraclete or Ahmad according to the Diatessa-
ron.26 Even though this argument involves a significant degree of specula-
tion, it is at least plausible to suggest that Muhammad viewed his mission 
as an  eschatological one, aimed at summoning the occult knowledge of the 
divine, as the Gospel of Jesus is promised. The recognition of falsification 
necessitates an eschatological promise, suggesting that the original forms 
of these Scriptures will be restored in the end times. According to Shi’ite 
hadith, the eschatological Scriptures will be the criteria for the judgment of 
Jewish, Christian, and Muslim groups.27 Eschatologically, everything world-
ly is considered imperfect before the end times, and even the Scriptures are 
not exempt from this understanding.

3.2. The Nature of Christ

The divinity of Jesus is a highly controversial aspect of Christology from the 
perspective of Islamic apologetics. Islamic beliefs regarding Jesus contain 
ambivalence, simultaneously revering him while stressing his humanity. 
Ambiguously, the Qur’an resists providing a theoretical formulation of Je-
sus’ divine nature while exalting him as the Word or the Spirit of God. 

The Qur’an appears to reconstruct some Christian narratives, employing its 
strictly monotheistic hermeneutical key. For example, the Qur’an (3:49) nar-
rates Jesus performing miracles, like creating a bird from clay, reminiscent 
of the Infancy Gospel of Thomas. However, it clarifies that these miracles 
are dependent on God’s permission,28 thereby reinforcing the human aspect 
of Jesus. Additionally, it draws a parallel between Adam and Jesus but uses 



Jahresheft 2024 71

this comparison to refute the interpretation of his divine nature,29 which 
can be found in Paul’s writings and Syriac Christian texts such as the Cave 
of Treasures. 

The comparison between Adam and Jesus finds its context in the encoun-
ter between Muhammad and a Christian bishop from Najran. According to 
an Islamic hadith, a group of Christian scholars, led by their bishop named 
ʿAbd al-Masih, came to the presence of Muhammad in the city of Madi-
nah and asked, “Describe to us the nature of Jesus Christ’s creation.”30 This 
 hadith mirrors the schism within the Christian Church that arose after the 
Chalcedonian Council (451 CE) and the continued debates within the Syriac 
church regarding the nature of Christ. Furthermore, it suggests that even 
early Muslims were encouraged to participate in this debate, suggesting 
that the boundaries between Christian and early Muslim identities may not 
have been as rigid at that time. The significance of criticizing the divine 
nature of Christ in the Qur’an can be understood through the lens of recent 
research, particularly within the context of two key aspects:

First, the Qur’an views the notion of the divine nature of Christ as the 
theological discourse of the Byzantine Empire. It describes Mary and Je-
sus as “both of them ate food,”31 possibly alluding to the Wedding at Cana 
(Joh 2), and advocates the absolute dependence of Jesus on God. In their 
book Prophetin – Jungfrau – Mutter, Muna Tatari and Klaus von Stosch view 
the Qur’anic verse as a critique to be directed at the Christology of Julian 
of  Halicarnassus, an anti-Chalcedonian theologian of the sixth century. 
 Julianism posited that Jesus’ need to eat was a result of the fall, advocating 
for the incorruptibility of Jesus’ body as a potential solution to reconcile 
the schism within the church. However, from Muhammad’s perspective, the 
discussions regarding the divinity of Christ had evolved into a political de-
bate mediated by the Roman Empire.32

Second, this critique of Imperial Christology might be fueled by the rise 
of apocalyptic monotheism in the milieu of the Qur’an. Fred M. Donner’s 
 Muhammad and the Believers: On the Origins of Islam, explores the rise of 
monotheism in 6th-century Arabia and its appeal to adherents of Judaism and 
Christianity. Donner argues that early believers of Islam cannot be clearly 
distinguished as a separate group from other monotheists. The community 



Jahresheft 202472

of believers included Jews, Christians, and other monotheists who practiced 
piety and asceticism. The term “muslim” originally encompassed all monothe-
ists, including Jesus’ disciples.33 The Qur’an makes a distinction between those 
who believe (“āmanū”) in Christ and those iniquitous (“fāsiqūn”),34 implying 
that its critiques should not be extended to all Christians. However, over time, 
the general concept of submission (“ islam”) became specifically associated 
with those who adhered to the Qur’anic laws. The shift from “muslims” to 
“ Muslims” was shaped primarily under the influence of the imperial theology 
of Umayyad Caliph Hishām ibn ʿAbd al-Malik, who was previously mentioned 
in the context of the canonization of the Qur’an. Muhammad’s mission was 
not a call to a new religion but rather a prophetic message aligned with con-
temporary beliefs, urging people to prepare for the Day of Judgment.35

By synthesizing the Qur’anic perspective on the divine nature of Christ, the 
inclusiveness of the conception of muslims, and the divine titles of Christ 
in the Qur’an, it is hardly plausible to conclude an exclusivist Christolo-
gy. Rather than being a polemical tool in shaping the identity of Muslims, 
this critique seems to be more closely related to the broader apocalyptic 
 monotheistic currents in late antiquity. The Qur’an opposes the pseudo-phil-
osophical speculations about Jesus’ nature without rejecting the revelation 
of divinity in history through the person of Christ.

3.3. The Crucifixion and the Ascension of Jesus

Traditionally, Muslims maintain that Jesus was not crucified and another 
person, Judas Iscariot, a volunteer disciple, or a thirteenth apostle, has been 
mistaken for him. According to the contemporary Shi’ite commentary of al-
Mīzān, the Qur’an addresses the People of the Book [here Jewish people]’s 
questioning about the sending down of a complete book from God, which 
they desired.36 The Qur’an responds by highlighting common flaws among 
the People of the Book, and then it specifically addresses the Crucifixion, 
stating that Jews “did not slay him; nor did they crucify him, but it appeared 
so unto them,” but instead, “God raised him up unto Himself.” (Qur’an 4:157–
158) Whilst it is historically plausible to interpret the verses as negating the 
responsibility of Jewish people for Jesus’ death, it does not align with the 
critical tone of the Qur’anic context.



Jahresheft 2024 73

Notwithstanding, some other verses in the Qur’an raise potential issues 
with the traditional Islamic theories of Crucifixion. For instance, verse 5:117 
envisions an eschatological dialogue between Jesus and God, where Jesus 
disavows his divinity and acknowledges his death as “when take me [to 
Thyself].”37 Additionally, the Qur’an portrays the miracle of Jesus speaking 
in infancy as a prayer that includes a mention of his future death, “the day 
I die.”38

Muh. ammad H. usayn T.abāt.abāގī, the author of al-Mīzān, seeks to reconcile 
these ostensibly contradicting verses, using the reference point of verse 
4:157 to support the traditional theory that Jesus was not crucified. Its argu-
ment can be summarized as follows:39

A. According to the Qur’an 5:117 (mentioned above), Jesus is/was a witness 
to his people only until his death.

B. However, the Qur’an 4:159 states that Jesus will be a witness to all 
 Christians throughout history.40

C. Therefore, Jesus may not die before any of his believers. It means that, 
from the perspective of the Qur’an, he did not die on the Cross. These 
verses mention the death of Jesus during the end times when he re-
turns to Earth and dies after the defeat of evil.

However, the argument of T.abāt.abāގī confuses two meanings of death in 
the Qur’an: ordinary death (“mawt”) and taking the soul by God (“tawaffā”).41 
While the former is used in B, the latter is used in A. The confusion in al-
Mīzān’s argument weakens its case against Jesus’ death on the Cross. 

An alternative interpretation could be that the Qur’anic Jesus, while poten-
tially facing the Cross, experienced an exalted form of death (“tawaffā”) in 
which his soul was taken by God. This understanding aligns with the con-
cept of tawaffā being used in the prayer of Joseph to signify true devotion 
to God, but not contradicting the common understanding of death.42

The Qur’anic critique in verse 4:157 is primarily directed at those who dis-
puted Jesus’ fate while were uncertain about whether he was killed or 



Jahresheft 202474

crucified. The Qur’an chastises their lack of knowledge and reliance on 
speculation.43 The death of Jesus remains a divine mystery beyond human 
comprehension, and the Qur’anic emphasis is on reshaping the narrative so 
that it appears as if the oppressors failed in their attempt to crucify Jesus.

The significance of this narrative for the Qur’an lies in the promise that all 
muslims must be prepared for the imminent Day of Resurrection. Thus, the 
Crucifixion’s importance culminates in the ascension of Jesus, and Chris-
tians are called to be prepared for his near-at-hand return. This perspective 
sets the stage for further exploration of the eschatological return of Jesus.

3.4. The Eschatological Return of Jesus

Although the Qur’an does not explicitly foretell the return of Jesus, it refers 
to him as “a portent of the Hour.” Al-Mīzān’s commentary offers two possi-
ble interpretations. Firstly, Jesus embodies the miracles of being born with-
out sexual intercourse and bringing the dead back to life, thus representing 
God’s will for the resurrection of creation in the hereafter. Secondly, the de-
scent of Jesus to Earth will serve as an eschatological sign for the faithful.44 
The latter is more prevalent in Shi’ite hadiths, which suggest that Jesus 
will precede the Twelfth Imam, Qa’im, announcing his arrival and accompa-
nying him in the eschatological struggle.45 Notably, while Shi’ite accounts 
stress the return of Jesus in their eschatological imagery, they simultane-
ously fade his concrete role in the end-times.

The lack of explicit mention regarding the second coming of Jesus in the 
Qur’an has led to uncertainties. On the one hand, the dominant Muslim tra-
ditions view Jesus as the agent who will convert Jewish and Christian indi-
viduals to Islam. He is depicted as the one who will defeat the anti-Christ 
(“dajjāl”), affirm the supremacy of Islam, command his believers to embrace 
Islam, and destroy Christian symbols and crosses.46 On the other hand, in 
most of the Shi’ite eschatological sources, Jesus is not expected to con-
vert people to Islam or play an active military role in the wars. Angels are 
the primary agents of the eschatological events, and the imagery of kill-
ing anti-Christ by Jesus is obscured. Why is Jesus depicted so passive in 
Shi’ite  eschatology? Is this depiction merely a minimal technical solution to 



Jahresheft 2024 75

preserve the primacy of Qa’im while accounting for Jesus’ second coming? 
But if the Shi’ite Imams were hesitant to incorporate Jesus into their escha-
tology, why did they not follow the Qur’an’s approach to negate or obscure 
his final return?

To make sense of the significance of Jesus in relation to Qa’im, we may 
consider the concept of “apocalyptic dualism” and the dichotomy of 
 revolution-revelation as a theoretical framework. The eschatological  promise 
necessitates an earthly transformation (revolution), but this transfor-
mation requires a leap from the order of creation, empowered by divinity 
( revelation).47 The apocalyptic hero may not be a solo player. Both Islamic and 
Christian sources depict eschatological figures in connection with other com-
plementary beings. Therefore, to understand how the Muslim and Christian 
apocalyptic pairs operate in the end-times, it is highly beneficial to explore 
two types of Islamic narratives that exhibit striking structural similarities 
with the Biblical prototypes of Jesus in relation to the Son of Man and John 
the Baptist.

3.4.1. Son of Man
The comparison between the eschatological return of Shi’ite Qa’im and the 
Biblical figure of the Son of Man is an intriguing one, and it highlights some 
structural similarities between the two traditions.

Table 1 Jesus, Qa’im, and Son of Man

Shi’ite Narrative48 I Thess 4:16–17 (NIV)

A caller from the heavens will call 
by the name of the one (Imam) 
vested with authority, Imam the 
Qa’im. Those in the East and those 
in the West will hear it [...] Every-
one will be startled by that voice 
[…] For, indeed, the first voice will 
be the voice of Gabriel, the trusted 
spirit, peace be upon him.

For the Lord himself will come 
down from heaven, with a loud 
command, with the voice of the 
archangel and with the trumpet call 
of God, and the dead in Christ will 
rise first. After that, we who are still 
alive and are left will be caught up 
together with them in the clouds to 
meet the Lord in the air.



Jahresheft 202476

The figure of the Son of Man has various connotations, ranging from ref-
erences to Michael or Jesus in the Bible to Gabriel or Qa’im in Islamic lit-
erature. In certain sections of the Hebrew Bible, like in Ezekiel, ben-adam 
is employed as a prophetic title for the individual speaking (Ezek 2:1). In 
Isaiah 19:1 and 13:5, it is interpreted as the Lord riding on clouds. In the 
Book of Daniel 7:13 and I Enoch, the Son of Man appears as a celestial fig-
ure, symbolizing the restoration of divine sovereignty and judgment over 
the world. According to Collins’ analysis of Daniel 7, the figure most likely 
represents the archangel Michael, who symbolizes the Jewish people on a 
heavenly level.49 In the Gospels, Jesus predicts the appearance of the Son 
of Man, who will come in the clouds with great power and glory (Mk 13:26 
and Lk 21:27). Although Jesus himself is identified as the Son of Man, he 
recognizes the eschatological importance of this figure (Mk 8: 31–38). Son 
of Man is predicted to dispatch angels to eliminate evil (Mk 8: 31–38), while 
the concept of this action is inferred as being attributed to Jesus himself 
in the book of Revelation (Offb 1:7).

The Islamic eschatological visions must be contextualized within the plu-
rality of Judeo-Christian images of the Son of Man. Certain Shi’ite perspec-
tives associate the Son of Man with Qa’im due to etymological grounds, 
contending that Jesus prophesied the arrival of Qa’im.50 However, this ar-
gument is distinct from the hadith recorded by al-Nuʿmānī (Table 1), which 
designates Gabriel as the heavenly being prophesying the end of times.

Qa’im is reserved for appearing on Earth, behind the city of Najaf,51 and 
leading an earthly revolution. Shi’ite eschatology does not explicitly iden-
tify the promised Son of Man, be it Jesus, Qa’im, Michael, or Gabriel. How-
ever, this concept is utilized to depict the celestial companions of Qa’im in 
the final war, from which most of its warriors originate from the heavenly 
realm. The imagery highlights the element of revelation and the divine as-
pect of eschatology, leading to the conclusion that the end of time encom-
passes not only an earthly revolution but also a radical transformation of 
creation.



Jahresheft 2024 77

3.4.2 John the Baptist
One of the principal stories about Jesus in Islamic traditions relates to 
his inclusion in Islamic communal prayer behind Mahdi (Qa’im). Praying 
behind the other in Muslim cultures may signify the recognition of their 
superior spirituality. One may argue that the portrayal of Jesus behind the 
Imam in prayer is a polemical construction, intending to exhibit the supe-
rior status of Mahdi and the prevalence of Islam over Christianity. Never-
theless, this inference counteracts the prophecy that Christians will not 
convert to Islam, as previously mentioned. Certain Islamic narratives an-
ticipate the widespread conversion of Christian and Jewish communities 
to Islam.52 If Shi’ism adhered to the assumption of the ultimate triumph 
of Muslims, they could compile exclusive hadiths. However, the narrative 
of conversion to Islam is not compiled in the earliest eschatological books 
of al-Ghaybah [the Occultation] by Al-Nuʿmānī, Shaykh al-T. ūsī, or Shaykh 
al-S. aduq. Rather, the narratives are compiled according to which Chris-
tians would embrace the original Gospel and true Christianity in Christ, 
while even many Muslims would be rejected by Qa’im.53 Therefore, the 
central question of the research remains: what is the significance of Jesus’ 
prayer behind Qa’im?

The eschatological Shi’ite narratives demonstrate a sense of reverential 
wonder towards Jesus’ prayer behind the Qa’im, usually without elabora-
tion. Despite the inclusion of brief conversations between Mahdi and Je-
sus in established Sunni hadiths, such dialogue was not compiled in Shi’ite 
hadiths until the 17th century by Al-H. urr al-ʿĀmilī. Although a Shi’ite book 
from the 11th century, Kashf al-ghumma fī maӅrifat al-aӄimma [Lifting the 
Hardship in Knowing the Imams], presents this narrative, it is methodo-
logically grounded in the preference of Sunni sources and the negation of 
esoteric Shi’ite sources.54 Early Shi’ite sources maintain silence on Jesus, 
leaving his eschatological significance obscured. Thus, we can consider 
later sources only for depicting an imaginative variation of this narrative.

The prayer of Jesus behind Qa’im could potentially elicit resemblances to 
his baptism by John the Baptist, as portrayed in the Gospel of Matthew. 
The relationship between Jesus and John the Baptist presents a model for 
reflecting on the structure of the Islamic eschatological narrative.



Jahresheft 202478

Table 2 Jesus, Mahdi, and John

Shi’ite Narrative55 Shi’ite Narrative Based 
on Sunni Sources56

Mt 3:13–15 (NIV)

Jesus [...] descends 
from heaven. [...] Peo-
ple submit to [Qa’im] 
until Jesus descends 
on the last of them 
(=Qa’im?), and Jesus 
prays behind him.

Jesus, the son of Mary, 
will descend and their 
leader [Mahdi] will 
say, “Come and lead 
us in prayer.” Jesus 
will reply, “No, some 
among you are lead-
ers over others as an 
honor from Allah for 
this nation.”

Then Jesus came from 
Galilee to the Jordan 
to be baptized by John. 
But John tried to deter 
him, saying, “I need 
to be baptized by you, 
and do you come to 
me?” Jesus replied, 
“Let it be so now; it 
is proper for us to do 
this to fulfill all right-
eousness.” Then John 
consented.

Three narratives of Table 2 emphasize the humility and submission of Je-
sus toward God’s will. In the Gospel of Matthew, Jesus demonstrates his 
obedience to God’s plan by undergoing baptism, even though he is consid-
ered sinless. Similarly, in the Islamic narrative, Jesus’s gesture of praying 
behind the Imam during the morning prayer showcases his humility and 
openness for the apocalyptic moment. Furthermore, they involve another 
person expressing hesitation toward Jesus. In the Christian text, John feels 
unworthy to baptize Jesus and questions why Jesus is coming to him. In 
the Sunni-grounded Shi’ite narrative, the Imam initially steps back in rev-
erence for Jesus, but Jesus affirms the significance of the Imam’s role in 
leading the prayer. The early Shi’ite sources present a mute performance of 
Jesus and Qa’im without any apparent reservation. In the Shi’ite narratives, 
a revolutionary-earthly figure mediates the ritualistic performance. Neither 
John nor Qa’im descend from heaven. John inaugurates the mission of Je-
sus, and Qa’im leads his apocalyptic prayer. It is not yet clear whether there 
has been any deliberate allusion to the Christian story, but this parallel may 
help us find a more coherent explanation of the eschatological figure of 
Islamic Jesus.



Jahresheft 2024 79

Islamic traditions hold John the Baptist in high regard, with the Qur’an drawing 
a parallel between him and Jesus and venerating them equally in their birth, 
death, and resurrection.57 John’s childhood and death are critical symbols in 
Islamic Shi’ite soteriology. His infant prophecy is firstly a model and evidence 
for the Shi’ite tradition to argue for the Imamate of Qa’im in his early years.58 
John’s death represents the prototype of the tragedy of Shi’ite history, specifi-
cally the death of the Third Imam (Hussein) in the Battle of Karbala (680 CE). A 
Shi’ite hadith highlights John’s significance by stating that “the heavens did not 
weep except for John and Hussein.”59 John the Baptist is associated with Qa’im 
and Hussein. Shi’ite salvation history is defined by these two figures, one of 
whom was martyred and the other who will avenge the martyrdom. The figure 
of John, a rebel-martyr, arguably represents this duality in Shi’ism.

Shi’ite Imamology may have adopted the soteriological ideal of John the 
Baptist to shed light on the role of the Imam in the coming of Jesus. How-
ever, a more comprehensive understanding emerges when considering the 
broader context of eschatological prototypes in Shi’ite hagiology. The proph-
ets and memories serve as prototypes and provide categories for preserving 
eschatological hope in times of suffering and persecution. A Shi’ite hadith 
exemplifies this pattern, stating that “[Qa’im] is in Occultation, just like the 
occultation of Joseph, and his return will be similar to the return of Jesus, 
son of Mary.”60 The second coming of Jesus is summoned to make the Shi’ite 
eschatology meaningful. Qa’im consummates a divine history that is shaped 
by the suffering of prophets.

The narratives of Jesus, John the Baptist, and Son of Man encompass ex-
traordinary apocalyptic themes to be remembered, particularly in the first 
few centuries following the death of Muhammad, in times of the persecution 
of Shi’ites. The political context of Shi’ism provides a hermeneutical key to 
understanding the history of salvation through an apocalyptic framework. 
For those who are suffering, time may appear to be on the brink. The Shi’ite 
apocalypse does not aim to polemicize against non-Muslims but rather to 
re-enact the memory and intensify the eschatological sense of time. Jesus 
remains passive in the eschatology of Shi’ism. He descends from Heaven, not 
to lead an apocalyptic war nor to confess the superiority of Islam. His role is 
confined to witnessing Judeo-Christians and praying with the Muslims. Jesus 
is re-eschatologized to symbolize the end of time.



Jahresheft 202480

4.  Conclusion

Early Shi’ite Muslims may have reconstructed the story of Jesus based on 
two connected fundamental principles: anti-authoritarianism and dualistic 
apocalypticism. The prevalent influence of apocalyptic beliefs during late 
antiquity, heightened by contexts of persecution and revolution, primarily 
impacted Shi’ism, esotericism, and Sufism. The faithful are urged to main-
tain their fidelity in negativity and perceive the world in a state of extreme 
anticipation and uncertainty under this apocalyptic outlook. The Qur’an pre-
sents a vision that allows for fluidity and indeterminacy in understanding 
religions. Apocalypticism challenges temporal authorities and prevailing 
orders marked by sin and injustice, while anti-authoritarianism critically 
rejects the eternal power claimed by oppressors. Jesus transcends the two 
spheres of Christians and Muslims, as well as the dual realms of Earth and 
Heaven. In this context, the portrayal of Jesus Christ in early Islamic Shi’ite 
traditions depicts a figure that contradicts those in power, embodying the 
fervent hope of defeating evil.

The Shi’ite Christology emphasizes four elements: The Gospel, nature, and 
the Crucifixion of Jesus Christ, all converging towards his ultimate return. 
This final element re-eschatologizes Jesus and his story, preventing him 
from being reduced to a mere pious rebel who was crucified, or present-
ed as a deity supporting the political and military power of empires. He is 
not depicted as an inadequate prophet of history who reappears during the 
end-times solely to acknowledge the supremacy of Muslims. Rather, his tale 
is reconstructed as an incomprehensible excess of time. He is the timeless 
Word of God, who spoke during his childhood and dictated the Gospel, how-
ever, his extended speeches are hardly present in the Scriptures. Instead, he 
is perceived through motionless and soundless depictions as a “portent of 
the Hour.” His soteriological role, his involvement in the apocalyptic battle, 
and his post-apocalyptic significance remain largely unanswered.

Saman Mahdevar, who studied Philosophy of Religion at the University of 
Tehran, Iran (2018–2021) and Ecumenical Studies at the University of Bonn 
(2021–2023), is currently researching eschatology and the concept of apoca-
lypse within the context of Abrahamic religions.



Jahresheft 2024 81

Bibliography

Muh. ammad b. al-H. asan al-H. urr al-ʿĀmilī, Ithbāt 
al-Hudāh Bi-al-Nus.ūs.  Wa al-Muʻjizāt [Proof of Guid-
ance Through Sources and Miracles], Vol. 1,5, Beirut: 
Muތassasat al-Aދlamī lil-Mat.būދāt, 2004.

al-Sayyid Hāshim al-Bah. rānī, Bahjat al-Naz.ar, Fī ith-
bāt al-Was.āyah wa-al-Imāmah lil-Aӂimmah al-Ithnay 
ʻashar [The Delight of Vision in Proving the Wilayah 
and Imamate of the Twelve Imams], Mashhad: Islamic 
Research Foundation of Astane Quds Razavi, 2006.

Muh. ammad ibn Ismā’īl al-Bukhārī, S.ah. īh.  al-Bukhārī, 
Vol. 3, Beirut: Dār T.awq al-najāh, 2001.

Qād. ī ʿAbd al-Jabbār, Tathbīt Dalāތil al-Nubūwah: A 
Parallel English-Arabic Text [Critique of Christian 
origins], Translated by Reynolds, Gabriel Said; Samir, 
Khalil, Provo Utah: Brigham Young University Press, 
2010.

Muh. ammad b. Ibrāhīm al-Nuʿmānī, Kitāb al-Ghayba 
[The Book of Occultation], Translated by Ghaffari, 
Muhammad Javad, Second Edition, Tehran: Sadough, 
1997.

Abū ʿĪsā Muhammad ibn Harūn al-Warrāq, Kitāb 
al-Radd ̒ alá al-Thalāth Firaq Min al-Nas.ārá [Refutation 
of the Three Groups of Christians], Cambridge, 1992.

Mohammad Ali Amir-Moezzi, The Silent Qur’an and 
the Speaking Qur’an: Scriptural Sources of Islam 
Between History and Fervor, New York: Columbia 
University Press, 2016.

John J. Collins, Introduction to the Hebrew Bible and 
Deutero-Canonical Books, Second edition, Minneapo lis: 
Fortress Press, 2014.

Fred McGraw Donner, Muhammad and the Believers: 
At the Origins of Islam, Cambridge: Belknap, 2010.

Abū ʿAbdallāh Ah. mad ibn H. anbal, Musnad Ahmad 
Ibn Hanbal [A Collection of Hadith by ibn Hanbal], 
Beirut: Dār Ih. yāގ al-Turāth al-ʿArabī, 1993.

.Ubayd Allāh ibn Ahދ mad H. askānī, Shawāhid al-tanzīl 
li qawāӅīd al-tafd. īl [Evidence of the Revelation of the 
Rules of Preference], Translated by Rouhani, Ahmad, 
Qom: Dār alhudā, 2001.

Āyatullāh Muh. ammad Hādī Ma’rifat, Al-Tamhīd 
fī Ӆulūm al-Qur’ān [A Prolegomenon to Qur’anic 
Sciences], Vol. 1, Qom: Muތassasat al-Nashr al-Islāmī, 
1991.

Rasoul Jafarian, ӅAlī b. ӅIsā al-Irbilī and Kashf 
al-Ghumma, Mashhad: Islamic Research Foundation 
of Astan Quds Razavi, 1990.

Muh. ammad Bāqir Majlisī, Bih. ār al-Anwār [Oceans 
of Lights], Vol. 45,50, Beirut: Dār Ih. yāގ al-Turāth 
al-ʿArabī, 1983.

Marianne Moyaert, In Response to the Religious 
Other: Ricoeur and the Fragility of Interreligious 
Encounters, Lanham Maryland: Lexington Books, 
2014.

“The Name of Qa’im, the Promised Mahdi, in the 
Bible,” Shiދa Pajūhi, https://t.me/negahinou/1010, 
(Accessed: July 23, 2023).

Seyyed Hossein Nasr, The Study Qur’an: A New 
Translation and Commentary, New York: HarperOne, 
2015.

Gabriel S. Reynolds, “The Islamic Christ,” in: Francesca 
A. Murphy (ed.), The Oxford Handbook of Christology, 
First Edition, Oxford, 2015.

Ed Parish Sanders, The Historical Figure of Jesus, 
London: Penguin, 1993.

Sayyid Muh. ammad H. usayn T.abāt.abāގī, Al-Mīzān fī 
tafsīr al-Qur’ān [The Justice in the Interpretation 
of Qur’an], Vol. 2,3,5,18, Qom: Dafater-e-Entesharate 
Islami, 1995.

Muna Tatari / Klaus von Stosch, Mary in the Qur’an: 
Friend of God, Virgin, Mother, Translated by Lewis, 
Peter, London: Gingko, 2021.

Jacob Taubes, Occidental Eschatology, Translated 
by Ratmoko, David, Stanford, California: Stanford 
University Press, 2009.

Luis Alberto Vittor, Shi’ite Islam: Orthodoxy or 
 Heterodoxy?, Translated by John Andrew Morrow, 
Qom: Ansarian, 2013.



Jahresheft 202482

1 All Qur’anic translations from: Seyyed Hossein 
Nasr, The Study Qur’an: A New Translation and 
Commentary, New York: HarperOne, 2015.

2 Since the Qur’an identifies some Christians and 
Jews under the general notion of “muslims,” in 
this seminar paper, I have intentionally consid-
ered the distinction between “Muslim” (refer-
ring to followers of Islam and the Qur’an) and 
“muslim” (referring to those who submit to the 
will of God, regardless of their specific religious 
affiliation).

3 Marianne Moyaert, In Response to the Religious 
Other: Ricoeur and the Fragility of Interreligious 
Encounters, Lanham Maryland: Lexington Books, 
2014, 3–12.

4 This tradition is frequently overlooked in Islamic 
studies and should be differentiated from 
rationalized clerical Shi’ism. The esoteric Shi’ite 
perspective emphasizes the significance of the 
Imamate as a continuation of Prophethood after 
Muhammad, safeguarding the esoteric aspect of 
Islam in contrast to the legalistic interpretations 
of the tradition. According to this belief, the 
Twelve Imams possess the occult knowledge of 
the inner sense of Scripture and Tradition. The 
chain of Imams will culminate in the Advent of 
the Twelfth Imam (Qa’im, meaning “the one who 
is risen”) in eschatological times. (Luis Alberto 
Vittor, Shi’ite Islam: Orthodoxy or Heterodoxy?, 
Translated by John Andew Morrow, Qom: Ansa-
rian, 2013, 146–49.)

5 For instances, see the Qur’an 2:253, 4:171, 3:45, 
19:21.

6 “And as for she who preserved her chastity, We 
breathed into her of Our Spirit, and made her and 
her son a sign for the worlds.” (Qur’an 21: 91) 

7 Qur’an 5:111-115 [cf. John, ch. 6].

8 See the section 3.2.

9 “And they say, ‘Be Jews or Christians and you 
shall be rightly guided.’ Say, ‘Rather, [ours is] the 
creed of Abraham, a h. anīf, and he was not of the 
idolaters.’” (Qur’an 2:135)

10 Gabriel S. Reynolds, “The Islamic Christ,” in: 
Francesca A. Murphy (ed.), The Oxford Handbook 
of Christology, First Edition, Oxford, 2015, 192–94.

11 Al-Warrāq, Abū ʿĪsā Muhammad ibn Harūn, Kitāb 
al-Radd ދalá al-Thalāth Firaq Min al-Nas.ārá 
[Refu tation of the Three Groups of Christians], 
Cambridge, 1992.

12 Qād. ī ʿabd-al-Jabbār, Tathbīt Dalāތil al-Nubūwah: 
A Parallel English-Arabic Text [Critique of Chris-
tian origins], Translated by Reynolds, Gabriel 
Said; Samir, Khalil, Provo Utah: Brigham Young 
University Press, 2010.

13 Sayyid Muh. ammad H. usayn T.abāt.abāގī, Al-Mīzān 
fī Tafsīr al-Qur’ān [The Justice in the Interpreta-
tion of Qur’an], Vol. 3, Qom: Dafater-e-Entesha-
rate Islami, 1995, 310.

14 “He sent down the Book upon thee in truth, con-
firming what was before it, and He sent down the 
Torah and the Gospel.” (Qur’an 3:3)

15 Al-H. urr al-ʿĀmilī, Muh. ammad b. al-H. asan, Ithbāt 
Al-Hudāh Bi-Al-Nus.ūs.  Wa al-Muދjizāt [Proof of 
Guidance Through Sources and Miracles], Vol.1, 
Beirut: Muތassasat al-Aދlamī lil-Mat.būދāt, 2004, 
234.

16 A Shiite tradition recounts a narrative in which 
a Christian, hailing from a monastery, holds the 
Gospel of Jesus, which was inherited by Peter 
(Simeon). In this account, Peter is depicted as the 
most beloved apostle to Jesus and the most right-
eous of them all. Furthermore, it is asserted that 
Jesus entrusted his books, knowledge, and judge-
ment to Peter. (Hāshim ibn Sulaymān Bah. rānī, 
Madīnat Muʿājiz al-Aގimma al-Ithnā ʿAshar wa 
Dalāގil al-H. ujaj ʿalā al-Bashar, Qom: Muތassasat 
al-Maދārif al-Islāmīyah, 1992. Vol. 1, 499.)

17 Muh. ammad b. Ibrāhīm al-Nuʿmānī, Kitāb 
al-Ghayba [The Book of Occultation], Translated 
by Ghaffari, Muhammad Javad, Second Edition, 
Tehran: Sadough, 1997, 110.

18 “Those unto whom We have given the Book rec-
ognize it as they recognize their children, but a 
group of them knowingly conceal the truth.”

19 Qād. ī ʿAbd-al-Jabbār, Tathbīt dalāތil al-nubūwah, 
92–94.

20 For instance, Ed Parish Sanders argues that the 
Pilate’s reluctance to execute Jesus accord-
ing to Mk 15 should be explained as “Christian 

Comments



Jahresheft 2024 83

propaganda” to reduce the conflict between the 
Christian movement and Roman authority. (Ed 
Parish Sanders, The Historical Figure of Jesus, 
London: Penguin, 1993, 273–74.)

21 A manuscript of the Qur’an, which was compiled 
at the command of Uthman b. Affan in 30/650–1.

22 Āyatullāh Muh. ammad Hādī Ma’rifat, Al-Tamhīd 
fī ʿulūm al-Qur’ān [A Prolegomenon to Qur’anic 
Sciences], Vol. 1, Qom: Muތassasat al-Nashr al-Is-
lāmī, 1991, 339.

23 Mohammad Ali Amir-Moezzi, The Silent Qur’an 
and the Speaking Qur’an: Scriptural Sources of 
Islam Between History and Fervor, New York: 
Columbia University Press, 2016, 62–65.

24 The Diatessaron, compiled by Tatian around the 
2nd century, was an attempt to harmonize the 
four canonical Gospels into a single cohesive 
narrative.

25 Jan Van Reeth, “L’Évangile du Prophète,” in: 
al-Kitab, D. De Smet, G. de Callatay and J.M.F. Van 
Reeth (eds), Acta Orientalia Belgica, 2004, 174.

26 Van Reeth, Jan M. F.. „Who is the ‘other’ Para-
clete?“, in: The Coming of the Comforter: When, 
Where, and to Whom?: Studies on the Rise of 
Islam and Various Other Topics in Memory of 
John Wansbrough, Carlos A. Segovia, et al. (eds), 
423-452. Piscataway, NJ, USA: Gorgias Press, 
2012, 451.

27 “Indeed, he is named the Mahdi because he 
is guided to a hidden matter, and he extracts 
the Torah and all of Allah’s books from a cave 
in Antioch. He judges among the people of the 
Torah with the Torah, among the people of the 
Gospel with the Gospel, among the people of the 
Psalms with the Psalms, and among the people 
of the Qur’an with the Qur’an.” (Al-Nuʿmānī, Kitāb 
al-Ghayba, 335.); All narratives (hadiths) are 
translated from Arabic into English and cross-
checked with their Farsi translation.

28 “And [he will be] a messenger to the Children of 
Israel, ‘Truly I have brought you a sign from your 
Lord. I will create for you out of clay the shape of 
a bird. Then I will breathe into it, and it will be a 
bird by God’s Leave.’” (Qur’an 3:49)

29 “Truly the likeness of Jesus in the sight of God 
is that of Adam; He created him from dust, then 
said to him, “Be!” and he was.” (Qur’an 3:59)

30 H. askānī, ދUbayd Allāh ibn Ah. mad, Shawāhid 

al-tanzīl li qawāʿīd al-tafd. īl [Evidence of the Rev-
elation of the Rules of Preference], Translated by 
Rouhani, Ahmad, Qom: Dār alhudā, 2001, 69.

31 “The Messiah, son of Mary, was only a mes-
senger; other messengers had come and gone 
before him; his mother was a virtuous woman; 
both ate food [like other mortals].” (Qur’an 5:75)

32 Muna Tatari / Klaus von Stosch, Mary in the 
Qur’an: Friend of God, Virgin, Mother, Translated 
by Lewis, Peter, London: Gingko, 2021, 259–82. 
Original: Muna Tariri / Klaus von Stosch, Prophe-
tin – Jungfrau – Mutter. Maria im Koran, Freiburg 
i.Br.: Herder, 2021.

33 “And when Jesus sensed disbelief in them, he said, 
‘Who are my helpers unto God?’ The apostles 
said, “We are God’s helpers. We believe in God; 
bear witness that we are muslims (submitters).” 
(Qur’an 3:52)

34 “So, We gave those of them who believed their 
reward, yet many of them are iniquitous.” (Qur’an 
57: 27)

35 Fred McGraw Donner, Muhammad and the 
Believers: At the Origins of Islam, Cambridge: 
Belknap, 2010, 27-33, 56-89, 205-213.

36 T.abāt.abāގī, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān, Vol. 5, 210.

37 “I said naught to them save that which Thou 
commanded me: ‘Worship God, my Lord and your 
Lord.’ And I was a witness over them, so long as 
I remained among them. But when Thou didst 
take me [to Thyself], it was Thou Who wast the 
Watcher over them.” (Qur’an 5:117)

38 “Peace be upon me the day I was born, the day I 
die, and the day I am raised alive!” (Qur’an 19:33)

39 T.abāt.abāގī, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān, Vol. 5, 
220.

40 “There is not one of the People of the Book, but 
will surely believe in him before his death, and 
on the Day of Resurrection he will be a witness 
against them.” (Qur’an 4:159)

41 T.abāt.abāގī, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān, Vol. 2, 324.

42 “Take me as a submitter unto Thyself, and admit me 
to the company of the righteous.” (Qur’an 12:101)

43 T.abāt.abāގī, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān, Vol. 5, 217.

44 T.abāt.abāގī, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān, Vol. 18, 
176–77.



Jahresheft 202484

45 According to an Islamic narrative, “Jesus, the son 
of Mary, descends near the White Minaret in the 
east of Damascus, between two minarets, with 
his hands resting on the wings of two angels.” 
(Al-Sayyid Hāshim al-Bah. rānī, Bahjat al-Naz.ar, 
Fī ithbāt al-Was.āyah wa-al-Imāmah lil-Aތim-
mah al-Ithnay ދashar [The Delight of Vision in 
Proving the Wilayah and Imamate of the Twelve 
Imams], Mashhad: Islamic Research Foundation 
of Astane Quds Razavi, 2006, 194.)

46 Muh. ammad ibn Ismā’īl al-Bukhārī, S. ah. īh. al-
Bukhārī, Vol. 3, Beirut: Dār T.awq al-najāh, 2001, 
136.

47 Jacob Taubes, Occidental Eschatology, Trans-
lated by Ratmoko, David, Stanford, California: 
Stanford University Press, 2009, 175–84.

48 Al-Nuʿmānī, Kitāb al-Ghayba, 253.

49 John J. Collins, Introduction to the Hebrew Bible 
and Deutero-Canonical Books, Second edition, 
Minneapolis: Fortress Press, 2014, 557.

50 For instance, a Shi’ite author has associated 
“Son of Man” with Qa’im, because in the Syriac 
language, Mark is used to name the Son of Man 
( ), a title that shares common linguistic 
roots with the word Qa’im. (“The Name of Qa’im, 
the Promised Mahdi, in the Bible,” Shiދa Pajūhī, 
https://t.me/negahinou/1010, [accessed: July 23, 
2023].

51 Al-Nuʿmānī, Kitāb al-Ghayba, 432.

52 “The prophets are brothers with different 
 mothers, but their religion is one. […] [Jesus] 
will descend, so when you see him, recognize 
him. […] He will fight the people for the cause of 
Islam, break the cross, kill the swine, and abolish 
the Jizyah (tax of Christian and Jewish groups). 
He will invite the people to accept Islam, and 
during his reign, Allah will eliminate all religions 
except Islam.” (ibn H. anbal, Abū ʿAbdallāh Ah. mad, 
 Musnad Ahmad Ibn Hanbal [A Collection of 
Hadith by ibn Hanbal], Beirut: Dār Ih. yāގ al-Turāth 
al-ʿArabī, 1993, 242.)

53 “When the Qa’im, peace be upon him, leaves, 
those who were thought to be among its people 
will leave [the faith], and those who resemble 
worshipers of the sun and the moon will enter 
it.” (Al-Nuʿmānī, Kitāb al-Ghayba, 317.); also see 
the note 23.

54 Rasoul Jafarian, ʿAlī b. ʿIsā al-Irbilī and Kashf 

al-ghumma, Mashhad: Islamic Research Founda-
tion of Astan Quds Razavi, 1990, 65.

55 Al-Nuʿmānī, Kitāb al-Ghayba, 110.

56 Al-H. urr al-ʿĀmilī, Ithbāt al-Hudāh Bi-al-Nus.ūs.  Wa 
al-Muދjizāt, Vol. 5, 230.

57 “Peace be upon [John] the day he was born, and 
the day he dies, and the day he is raised alive.” 
(Qur’an 19:15); “Peace be upon me [=Jesus Christ] 
the day I was born, the day I die, and the day I am 
raised alive!” (Qur’an 19:33)

58 “‘O John! Take the Book with strength!’ And We 
gave him judgment as a child.” (Qur’an 19:12). For 
the infant prophecy of John as an analogy to the 
infant imamate of the Mahdi, a Shi’ite hadith 
states that “Allah argued in the imamate as Xe 
argued in the prophethood”. (Muh. ammad Bāqir 
Majlisī, Bih. ār al-Anwār [Oceans of Lights], Vol. 
50, Beirut: Dār Ih. yāގ al-Turāth al-ʿArabī, 1983, 37.)

59 Ibid., Vol. 45, 211.

60 Al-Nuʿmānī, Kitāb al-Ghayba, 207.



Jahresheft 2024 85

 

Aus dem Alt-Katholischen Seminar



Jahresheft 202486

    Veranstaltungen

Am 11. Oktober 2023 eröffnete Dr. Aurica Jax (Köln) das akademische Jahr 
mit einem Gastvortrag zum Thema „Spuren des Göttlichen im Alltag – 
 politisch, feministisch, queer“. 

Am 19. bis 21. Januar 2024 unternahmen Studierende, Lehrende und Freun-
de des Bonner Alt-Katholischen Seminars eine Exkursion nach Utrecht. 
Wietse van der Velde erklärte bei seiner Führung durch Utrecht viele Orte, 
die für die niederländische alt-katholische Kirchengeschichte bedeutsam 
sind. Dr. Richard de Beer führte uns im Museum Catharijneconvent durch 
die Ausstellung „Fashion for God“ mit liturgischen Gewändern, die teilwei-
se aus festlichen Frauenkleidern hergestellt wurden. Pastor Louis Run-
haar zeigte uns die Reliquien der St. Gertrudis-Kathedrale und begrüßte 
unsere Gruppe im Gottesdienst. Auf dem Programm stand außerdem eine 

Von links nach rechts: Achim Jegensdorf, Andreas Krebs, Ruth Nientiedt, Ulrike Dietzler-

Bröhl, Theresa Hüther



Jahresheft 2024 87

Begegnung mit Studierenden und Lehrenden unseres niederländischen 
Partnerinstituts, des Alt-Katholischen Seminars der Universität Utrecht. 
Wir bedanken uns herzlich für die Gastfreundschaft!

Vom 18. bis 23. Februar 2024 organisierte das Alt-Katholische Seminar wie-
der eine Ora-et-Labora-Woche im Therapie- und Exerzitienhof „Ain Karem“ 
in Stranzenbach (Bergisches Land). Gerahmt durch Morgen- und Abendge-
bete und gemeinsame Mahlzeiten – sowie mit Zeit für Spaziergänge und 
Gespräche –, arbeiteten die Teilnehmenden an ihren jeweiligen wissen-
schaftlichen Projekten.

Ebenfalls fortgesetzt wurde die Tradition der Online-Vorträge in der Fas-
tenzeit. Dr. Mariam Kartashyan (Bern) sprach über die Beziehungen zwi-
schen armenischen Katholiken und Altkatholiken nach dem armenisch-
katholischen Schisma 1871–1879/81 (20. Februar 2024); Dr. Stefan Sudmann 
(Dülmen) stellte neue Forschungen zu den alt-katholischen Gemeinden 
 Münster und Bielefeld im Nationalsozialismus und in der Nachkriegs-
zeit vor (5. März); Dr. habil. Frank Ewerszumrode (Essen) reflektierte 
die Theologie des Herrenmahles in den christlichen Kirchen (12. März); 
ThDr. Petr Jan Vinš (Prag) stellte pastorale und sakramentale Überlegun-
gen zur Frage der Segnung der Partnerschaft an; Dr. Katja Hericks (Berlin) 
präsentierte Ergebnisse einer von ihr durchgeführten Studie zur Wahr-
nehmung und zum Wahrgenommen-Werden von Frauen* in der alt-katho-
lischen Kirche; Prof. Dr. Andreas Krebs (Bonn) referierte über Gottesbilder 
jenseits der Heteronormativität (nachgeholter Termin am 30. April).

Am 12. und 13. April 2024 traf sich der Internationale Arbeitskreis Alt-
katholizismusforschung (IAAF) im Döllingerhaus in Bonn. 15 Personen aus 
vier Ländern tauschten sich über die Situation in den alt-katholischen 
Lehranstalten aus und diskutierten aktuelle Forschungsprojekte. Rieneke 
Brand sprach über „Fundamental questions about citizenship- and moral 
education in the Netherlands”, Jean Renel Amesfort zum Verständnis der 
Episkopé in ökumenischen Dokumenten und ThDr. Petr Jan Vinš über das 
Sakrament der Krankensalbung und die Frage der Buße. In einem Werk-
stattprojekt stellte Dr. des. Theresa Hüther einen Stadtführer zum alt-ka-
tholischen Bonn vor, der zum 150. Gemeindejubiläum von St. Cyprian er-
scheinen soll; Prof. Dr. Angela Berlis kommentierte das Projekt. Daneben 



Jahresheft 202488

präsentierte Dr. Erika Moser die Christkatholikin Aline Ducommun-Merz 
(1867–1921), Prof. Dr. Peter-Ben Smit stellte Überlegungen zum Verhältnis 
von Bibel und Geschichte in der Theologie der Philippinischen Unabhängi-
gen Kirche an und Age Kramer interpretierte Joh 19,30 anhand von Michel 
Henrys Phänomenologie des Lebens.

Am 26. bis 30. August 2024 trifft sich die Internationale Altkatholische 
Theolog:innenkonferenz in Neustadt/Weinstraße zum Thema „Erlösung 
im 21. Jahrhundert – wovon und wozu? Altkatholische Perspektiven“. Da 
die Drucklegung dieses Jahresheftes vor der Konferenz liegt, wird im Jah-
resheft 2025 ein kurzer Bericht erscheinen.

  Abschlussarbeiten
  

Master in Alt-Katholischer und Ökumenischer Theologie

Florian Lehnert: Spiritueller Missbrauch – auch in der Alt-Katholischen 
Kirche?! Entdeckungen und Fragestellungen
Bisher spielt die Dimension spirituellen Missbrauchs in der alt-katholi-
schen Diskussion kaum eine Rolle – obwohl sich auch in der alt-katho-
lischen Kirche Risikofaktoren ausmachen lassen, etwa überschaubare, 
familiäre Gemeinden und eine begrenzte Zahl von Verantwortungsträ-
ger:innen. Die Arbeit sichtet aktuelle Beiträge und Ansätze zum spiri-
tuellen Missbrauch, gleicht sie mit dem kirchlichen Leben der Alt-Katho-
lischen Kirche in Deutschland ab und bündelt gewonnene Erkenntnisse 
und Entdeckungen, um Empfehlungen und verbleibende offene Fragen zu 
formulieren.

Stefan Leitenbacher: Thomas Brauns Weg in die alt-katholische Kirche bis 
zum Antritt seiner Pfarrstelle in Mundelfingen
Zu den Alt-Katholik:innen der ersten Stunde zählte Pfarrer Thomas Braun 
(1816–1884), der schon kurze Zeit nach dem Dogma von der „Unbefleckten 
Empfängnis Mariens“ von 1854 exkommuniziert worden war. Damit unter-
schied er sich deutlich von Personen, die erst nach 1870 aus der römisch-
katholischen Kirche ausgeschiedenen waren. Die Arbeit analysiert Brauns 
Jahre von den Anfängen der alt-katholischen Kirche bis zur Übernahme 



Jahresheft 2024 89

seiner ersten Pfarrstelle in Mundelfingen. Wie gelingt es Thomas Braun, 
sich in die alt-katholische Bewegung einzufügen, und wie lässt er sich mit 
seiner spezifischen Geschichte integrieren? Welche Schwierigkeiten tre-
ten dabei zutage?



Jahresheft 202490

Impressum
© Alt-Katholischer Bistumsverlag Bonn 2024

Alt-Katholische und Ökumenische Theologie 9 (2024)

Jahresheft des Alt-Katholischen Seminars der Universität Bonn

Herausgeber

Andreas Krebs

Autor:innen 

Michael Bangert, Julia Knop, Jan Loffeld, Saman Mahdevar

Layout

Andreas von Mendel Grafikdesign, Ismaning,  

avm@vonmendel.de

© Fotos (Seite) und Illustrationen

Soweit nicht am Bild angegeben: Wikicommons (Unbekannt – 9; Martin Wadsack – 33; Bi-

bliothèque Nationale de Paris – 65);  Dr. Thomas Mauersberg (85); A. v. Mendel (Umschlag mit 

Material von KI-Bildgeneratoren) 

Herstellung

Druckerei & Verlag Steinmeier GmbH & Co KG, Deiningen

ISSN ISBN

2511-803X 978-3-948740-26-9

Auflage: 400 · Stand Juli 2024



9 783948 740269

Die Jahreshefte publizieren Beiträge zu aktuellen Themen 
alt-katholischer und ökumenischer Theologie. Dabei 
werden die unterschiedlichen Perspektiven aller theo-
logischen Disziplinen einbezogen. Ein besonderer Fokus 
liegt auf der Verknüpfung theologischer Forschung mit 
der Wahrnehmung und Reflexion gelebter Wirklichkeit 
der Alt-Katholischen Kirche sowie ihres ökumenischen, 
interreligiösen und gesellschaftlichen Umfelds.

Alle Ausgaben können über den Buchhandel bezogen 
werden. Darüber hinaus sind die Ausgaben der zurück-
liegenden Jahre online verfügbar auf:  
www.alt-katholische-und-ökumenische-theologie.de

ISSN 2511-803X


